

جی ہی تو نہیں تھا بلکہ اسی کو جو نہیں  
اپنے آیا اور من میں کوئی بھائی نہ کہا تو وہ

پتی نہیں کہ پر سوالات کا

لگھتے ہیں  
سی ہی نہیں

آخر قلم

من افراد ام تر جان ملکہ ضایا ملیغ ایں ملت

حضرت علیہ السلام حمد کا اقبال ملکہ  
حضرت علیہ السلام حمد کا اقبال ملکہ

مددِ ظلہِ العالمیت

کرامہ الکرام شاہ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

كتاب الله

مكتبة على حضرة

دربار ماركيث لاہور

042-7247301=0300-8842540

جَاهِ الْحَقَّ وَهُوَ الْبَطَلُ لَا ذَلِكَ الْبَطَلُ لَا ذَلِكَ

حَتَّىٰ آتَاهُ الْبَطْلُ مَمْلُوكًا بِشَكْرٍ بِطَلْكَوْمَنْدَانِي تَحْمَلُ



مناظرِ دام تر جانِ مسکرِ رضا مبلغِ اہلِ نعمت

حضرت علیہ السلام حجّہ کا اقبالِ خیزی

مددِ ظلّهِ العالمی

کرمانوالہ بہاک شاپ

دوکانِ سیپیں - دریوارِ عاریہ سکٹ لامبیوں

Ph: 042 7249 515

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ

وَعَلَى الْأَنْبَيْتِ  
عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى الْأَبْرَاهِيمَ  
إِنَّكَ حَمِيدٌ بِحَمِيدٌ

اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى  
الْأَنْبَيْتِ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى  
إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى الْأَبْرَاهِيمَ  
إِنَّكَ حَمِيدٌ بِحَمِيدٌ

باقستان سر

حضرت سید امدادت پیر محمد علی شاہ بخاری

البر حضرت کمال لے حضرت کمال شریف  
اشتاد کالیہ  
اکھار

شیخ مولیٰ ولیت  
حضرت سید محمد علی شاہ بخاری

شیخ مولیٰ ولیت  
حضرت سید محمد علی شاہ بخاری

حضرت سید عین الشریف علی شاہ بخاری

حضرت سید سید صدیق شاہ بخاری

حضرت سید میر طیب علی شاہ بخاری

سید میر طیب علی شاہ بخاری

شیخ مولیٰ ولیت  
حضرت سید میر طیب علی شاہ بخاری

لماں لیکن

حاجی افغان الٹیبی نقشبندی برکاتی

بحمدہ محققہ محفوظ الہمیں

بسم اللہ الرحمن الرحیم

سید بندر برکت

سید بندر برکت

شیخ نومبر 2007

قیمت 40 روپے

بسم الله الرحمن الرحيم

حق مذهب صرف اہل سنت و جماعت ہے۔ اس کے سواتر فرقے باطل عقائد و نظریات کے حامل ہیں مذهب اہل سنت سے وابستگی میں ہی ایمان کی سلامتی ہے اس پر فتن دور میں ایمان کے ڈاکو مختلف طریقوں سے ایمان کی دولت سے اہل اسلام کو محروم کرنے کیلئے اپنی کوششوں کو جاری رکھئے ہوئے ہیں۔ عوام الناس کے قلوب میں مختلف لایعنی سوالات سے تذبذب پیدا کرتے رہتے ہیں۔ محمد اللہ علیہ اہل سنت نے ہر باطل فرقے کو منہ توڑ جواب دیا ہے، شیعہ کی تردید میں بھی علیہ اہل سنت نے بڑا تفصیلی کام کیا ہے۔ بالخصوص شیعہ الحدیث مولانا محمد علی صاحب آف لاہور نے تقریباً سترہ جلدوں پر مشتمل مذهب شیعہ مع دیگر کتب تحریر فرمائی ہیں۔ جو قابل مطالعہ ہیں۔

عزیز القدر محمد بلال سلیمان اللہ المولی آف مکاؤند نے شیعہ کے بائیکیں سوالات رقم کو ارسال کیے، کہ ہمارے علاقہ میں شیعہ اس پر بڑا شور ڈال رہے ہیں کہ ان سوالات کے جوابات کوئی نہیں دے سکتا۔ عزیز میم نے خواہش ظاہر کی، کہ آپ ان کے منہ توڑ جوابات تحریر کریں۔ سورا م الحروف نے دیگر تصنیفی مصروفیات کے باوجود اختصار کے ساتھ ان سوالات کے جوابات لکھ دیئے ہیں اور اس کا نام تحقیقی ماجسیہ رکھ کر افادہ عام کیلئے رسالہ کی شکل میں شائع کر رہے ہیں۔ اس کے ساتھ رام نے کچھ عرصہ قبل سیدنا امیر معاویہ پر بعض اعتراضات کے جوابات تحریر کیے تھے۔ یہ سوانحہ سرگودھا کے کسی صاحب نے ارسال کیا تھا۔ وہ بھی شائع کر رہے ہیں۔ مولیٰ تعالیٰ اسے اپنے محبوب مکرم سلیمان اللہ المولی کے وسیلہ جلیل سے شرف قبولیت عطا فرمائے۔ آمین!

پیر طریقت رہبر شریعت حضرت مولانا صاحب جزا ذہن مغمونت رضوی صاحب دطلہ العالی نے بھی اس کی اشاعت پر تحسین فرمائی۔ مولیٰ تعالیٰ ان کو بھی جزاۓ خیر عطا فرمائے۔ آمین!

## خدمت مناظر اسلام علامہ محمد کا شفاق اقبال مدنی صاحب

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و بارکاتہ !

میں خیریت سے ہوں اور حضور والا کی خیریت مولیٰ تعالیٰ سے مطلوب ہوں۔ حضور والا! ہمارے علاقہ میں ایک شیعہ چند سوالات لیے پھرتا ہے اور اس پر بڑا شورہ اتنا ہوا کہتا ہے کہ ان کے جوابات کوئی مولوی نہیں دے سکتا۔ ہمارے علاقہ کے دیوبندی، وہابی بھی اس کے سامنے بے بس ہو چکے ہیں۔ میں نے اس سے کہا تھا کہ میں اپنے حضرت صاحب سے یات کروں گا۔ اور وہ انشاء اللہ المولیٰ ان سوالات کے جواب میں ضرور قلم اٹھائیں گے۔ آپ براہ کرم ان سوالات کے جوابات اپنے مناظر انداز میں تحریر فرمادیں تاکہ اہل سنت کا بول بالا ہو اور باطل کا منہ کالا ہو۔

حضور والا! میری آپ سے یہ اتساس بھی ہے آپ کے تحریر کردہ جوابات الگ رسالہ کی شکل میں یا ماہنامہ نور ایمان میں شائع بھی ہو جائیں تو عوام و خاص سب کا بھلا ہو گا۔ اس سے عوام اہل سنت کو ان مسائل سے واقفیت حاصل ہو گی اور شیعہ کے رد کرنے کی جرأت بھی، کیوں کہ آپ کے جوابات تحریر کردہ اہل سنت کیلئے ڈھال اور ان کیلئے شمشیر بے نیام کا کام کریں گے۔

والسلام!

محمد بلال رضا

ر، ب/ ۲۲۹ مکوانہ تھیل جزاںوال ضلع فیصل آباد

سوال نمبر ۱:

تاریخ شاہد ہے کہ قریش مکہ نے آنحضرت ﷺ سے مکمل طور پر بائیکاٹ کر لیا تھا۔ اس بائیکاٹ کا عرصہ تین سال کا ہے۔ حضرت ابو طالب تمام بنی ہاشم کو شعب ابو طالب میں لے گئے تھے۔ یہ تین برس کا عرصہ بنی ہاشم نے نہایت غُسرت اور کھنکالیف سے گزارا۔ ان تین سال کے دوران حضرت ابو بکر اور حضرت عمر بن الخطاب کہاں تھے۔ اگر یہ بزرگ مکہ میں ہی تھے تو انہوں نے حضرت کا ساتھ کیوں نہ دیا اور اگر شعب ابی طالب میں آنحضرت ﷺ کے ساتھ نہ جاسکے تو کیا کسی وقت ان بزرگوں نے آب و دانہ ہی کی کوئی آنحضرت ﷺ کی بد دی ہو۔ جب کہ کفار مکہ میں سے زہیر بن امیہ بن مغیرہ نے پانی اور کھانے پہنچانے اور عہد نامہ کو توڑنے پر دوستوں کو آمادہ کیا۔

سوال نمبر ۲:

حضرت فاطمہ زہراؓ کا انتقال بقول اہل بنت جناب رسول خدا ﷺ کی رحلت کے چھ ماہ بعد ہوا۔ حضرت ابو بکر ؓ کا انتقال اڑھائی برس رسول خدا کے بعد اور حضرت عمر بن الخطابؓ نے ۲۶ ذی الحجه ۲۲ھ کو انتقال کیا تو کیا وجہ تھی کہ ان دونوں بزرگوں کو جو کافی عرصہ کے بعد انتقال کرتے ہیں، روضہ رسول میں دفن ہونے کیلئے جگہ مل گئی اور رسول خدا ﷺ کی اکلوتی بیٹی سیدہ طاہرہؓ نے امام رحیمؓ کو باپ کے پاس قبر کی جگہ نہ مل سکی۔ کیا خود بتولؓ نے باپ سے علیحدگی تبر کی وصیت کی تھی یا حضرت علیؓ نے حکومت وقت کی پیش کش کو خکرا دیا تھا یا مسلمانوں نے بضعة الرسولؓ کو قبر رسول کے پاس دفن نہ ہونے دیا۔ فاًعتبروا یا اولی الابصار۔

سوال نمبر ۳:

دعوت ذوالعشیرہ کے موقع پر حضرت ابو بکر اور حضرت عمر بن الخطاب نے وعدہ نصرت کیوں

رایا۔ کیا یہ دونوں بزرگ دعویٰ ذوالعشیرہ میں شامل تھے۔ اگر شامل نہ تھے تو یہ دونوں رسول اللہ کے نبی کیوں کر ہو سکتے ہیں۔

### سوال نمبر ۲:

جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ بقول اہل سنت تمام امت محمدیہ سے افضل ہیں تو بوقت مواخات یعنی جب رسول خدا مصلحت کرنے بھائی چارہ قائم فرمایا تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کیوں نہ اپنا بھائی بنایا جب کہ تاریخ شاہد ہے کہ آنحضرت نے دعویٰ ذوالعشیرہ اور عدینہ منورہ میں تشریف لانے پر بوقت مواخات فرمایا نیا علیٰ انتَ اخْرِی فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَة۔ الصَّاف مطلوب ہے۔

### سوال نمبر ۵:

اہل سنت کی حدیث کی کتابوں میں حضرت ابو ہریرہ، حضرت عبد اللہ ابن عمر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا وغیرہم سے کثرت سے احادیث پیغیب مردی ہیں کیا وجہ ہے کہ حضرت علی الرضا حضرت قاطمہ زہرا، حضرت امام حسن مجتبی اور امام حسین علیہما السلام سے احادیث کثرت سے بیان نہیں ہوئیں جبکہ حضور ﷺ پر نور نے فرمایا: انا مدینۃ العلم و علی بابہا نیز اعلم امتی علی بن ابی طالب وغیرہ احادیث کثرت سے ملتی ہیں۔ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ کو رسول خدا مصلحت کے پاس رہنے کا موقع کم ملا تھا۔

### سوال نمبر ۶:

اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا حکومت وقت سے اختلاف نہ تھا تو ان تینوں حکومتوں کے ذور میں کسی جگہ میں شریک کیوں نہ ہوئے جبکہ کفار سے جنگ کرنا بہت بڑی عبادت و سعادت ہے۔ اور اگر کثرت افواج کی وجہ سے ضرورت محسوس نہ ہوئی تو جمل، صفين اور نہراں کی جنگوں میں کیوں پہنس ٹھیس ذوالقار کو نیام سے نکال کر میدان میں آتے۔ کیا حکومت نے سیف اللہ کا خطاب دینا کسی اور کو مناسب سمجھایا خالد بن ولید حضرت علی رضی اللہ عنہ

سے زیادہ شجاع اور بہادر تھا۔ نیز تعلقات اچھے ثابت کرتے ہوئے تاریخ طبری سے دو مکالے جو مولانا شبلی نعمانی نے کتاب الفاروق صفحہ ۲۸۵ پر لفظ کیے ہیں پیش نظر ہیں۔ حضرت عمر اور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے دونوں مکالے پڑھیں۔

### سوال نمبر ۷:

اگر حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کو بقول عام ملاں کے شیعوں نے ہی شہید کیا تو اہل سنت نے امام مظلوم کی مدد کیوں نہ کی جب کہ لاکھوں نہیں بلکہ کروڑوں کی تعداد میں اہل سنت موجود تھے۔ (القاردقی ۱۱۲)

### سوال نمبر ۸:

اگر حسین کتاب اللہ کہنا ایک امتحان کا جواب تھا جو بزرگ نے درست دیا، تو اسی واقعہ قرطاس میں اس بزرگ نے کس سیاست کے تحت ارشاد فرمایا کہ اس سرد کو بذریان ہو گیا ہے۔ (دیکھو بخاری)

### سوال نمبر ۹:

کیا ایک لاکھ چوپیں ہزار انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی ایک نبی کی بھی مثال پیش کی جاسکتی ہے کہ پیغمبر کے انتقال پر امت نے اپنے نبی کے جنازہ پر خلیفہ کے انتخاب کو فوکیت دی ہو۔ اگر اسی کوئی مثال ماسلف میں نہ ملے تو امت مصطفیٰ نے ایسا کرنا کیونکہ مناسب سمجھا۔

### سوال نمبر ۱۰:

کیا ایک لاکھ چوپیں ہزار انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی ایک نبی کا واقعہ بھی پیش کیا جا سکتا ہے کہ جس کے انتقال پر ملاں پر اس کا تمام تر کر صدقہ ہو گیا ہو۔ اور امت نے صدقہ سمجھ کر آپس میں تقسیم کر کے اولاد کو باپ کے ورثے سے محروم کر دیا ہو۔ اور اگر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کا ترک صدقہ ہی تھا تو ازدواج رسول کے گھروں میں کچھ تو رسول اللہ کا مال ہو گا۔ کیا

یہ ازواج رسول نے رسول اللہ کے مال کو صدقہ تسلیم کر کے وہ مال حکومت وقت کے حوالے کر دیا تھا۔ کیونکہ صدقہ اہل بیت پر حرام ہے اور ازواج رسول کو اہل بیت میں اہل سنت شمار کرتے ہیں تو صدقہ ان کے لیے کس طرح حلال ہو گیا۔ جواب با صواب ہونا چاہیے۔

### سوال نمبر ۱۱:

قرآن پاک میں قدرت کا ارشاد ہے:

وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَبِّدًا فَجَزَاؤهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا وَ غَضِيبَ اللَّهِ عَلَيْهِ  
وَلَعْنَهُ وَأَعْدَلَهُ عَذَابًا عَظِيمًا۔ (پارہ ۵۰ کوئ ۱۰)

”اور جو کوئی مارڈا لے مسلمان کو جان کر پس سزا اس کی دوڑخ ہے ہمیشہ رہنے والا نیچے اس کے اور غصہ ہو اللہ اور اُس کے اور لعنت کی اس کو اور تیار رکھا ہے واسطے اس کے عذاب بڑا۔“ (ترجمہ رفع الدین)

فرمادیں اگر ایک آدمی موسمن کو عمدًا قتل کرنے والا اس سزا کا مستحق ہے تو جمل و صفين اور نہروان میں فریقین کے کل میزان ستاؤں ہزار آٹھ سو ساٹھ قتل شہید ہوئے۔ ان کے قاتلوں کے بارے میں کیا خیال ہے۔ کیا کلام پاک کی مندرجہ بالا آیت سے یہ لوگ مستحق ہیں۔ اگر اللہ تعالیٰ کا قانون اعلیٰ، اونی کے لیے یہاں ہے تو خلیلہ وقت کی مخالفت کر کے مسلمانوں کا قتل عام کرانے والے قیامت کو کس جگہ تشریف لے جائیں گے۔ غور تو کرو۔

### سوال نمبر ۱۲:

کلام مجید شاہد ہے:

وَمَنْ حَوَلَكُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرْدُوا  
عَلَى النَّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمْ طَرَادُوا طَرَادُوا طَرَادُوا طَرَادُوا طَرَادُوا  
إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ۔ (پارہ ۵۰ کوئ ۲)

”اور ان لوگوں سے کہ گروہ بھارے ہیں یا ادی نشنوں سے منافق ہیں۔ اور بعضے

لوگ مدینہ کے بھی سرکشی کرتے ہیں اور پر نفاق کے تو نہیں جانتا ان کو ہم جانتے ہیں ان کو شتاب عذاب کریں گے ہم ان کو دوبار پھر پھیرے جاویں گے طرف عذاب بڑے کے۔ (تجدد فیں الدین)

اس آیت کریمہ سے ثابت ہے کہ مدینہ منورہ میں بھی رسول خدا ملکہ کے زمانے میں منافق لوگ تھے۔ اس کے علاوہ تاریخ سے بھی ثابت ہے کہ مدینہ رسول ملکہ میں کثرت سے منافقین رہا کرتے تھے۔ انتقال مصطفیٰ کے بعد مسلمانوں میں دو پارٹیاں معرض وجود میں آئیں۔ ایک حکومت کی پارٹی دوسری بنی ہاشم کی پارٹی۔ ارشاد فرمادیں کہ منافقین کس پارٹی میں شامل ہو گئے تھے۔ جو لوگ رسول اللہ کے زمانے میں منافق تھے۔ انتقال رسول کے بعد ان منافقین کو آسمان نے اٹھایا یا زمین نگل گئی یا تمام منافقین حکومت سے تعاون کرتے ہی فرشتے اور نیک ہو گئے تھے۔ ان منافقین کی نشان دہی تو کرو کروہ کہاں گئے جب کہ تاریخ شاہد ہے کہ ان دو پارٹیوں کے علاوہ کوئی تیسرا پارٹی ہی نہ تھی۔ تحقیق ضروری ہے۔

### سوال نمبر ۱۲:

اہل سنت والجماعت کا دین چار اصولوں پر مبنی ہے:

(۱) قرآن مجید، (۲) حدیث، (۳) اجماع، (۴) قیاس۔

سیفیہ کی کارروائی کو پیش نظر رکھ کر ارشاد فرمادیں کہ خلافت شلاش قرآن مجید اور حدیث سے ثابت ہے یا کہ اجماعی خلافت ہے۔ اگر اجماعی خلافت ہے تو برابق قرآن لا ارطہ ولا یا بس اللائی کتاب مبین۔ (پارہ رکوع ۱۲) پر غور فرمائ کارشاد فرمادیں کہ انہوں نے قرآن پاک سے اپنی خلافت کو کیوں نہ ثابت کیا جب کہ قرآن مجید میں ہر خیک و ترکا ذکر موجود ہے۔

### سوال نمبر ۱۳:

اگر کوئی خلیفہ وقت کونہ مانے اور اس کی علی الاعلان مخالفت کرے تو اس کی سزا کیا

بے سکر یاد رہے کہ بی بی عائشہ رضی اللہ عنہا اور معاویہ رضی اللہ عنہ نے تو خلیفہ وقت حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جنتیں کی ہیں ان کے واقعات جگ کو پوچش نظر رکھتے ہوئے فتویٰ صادر فرمادیں کہ خلیفہ رسول کی مخالفت کرنے والے کی سزا کیا ہے۔ انصاف مطلوب ہے۔

### سوال نمبر ۱۵:

اصول فلسفہ ہے کہ کسی ایک چیز کے متعلق اگر دونوں آپس میں بھگڑ پڑیں تو دونوں جھوٹے تو ہو سکتے ہیں مگر دونوں پچ نہیں ہو سکتے جب ایسا ہے تو جمل، صفين کے طرفین کے بارے میں دونوں کس طرح پچ ہوئے۔ جو صاحب غلطی پر تھا ان کی نشان دہی تو کرو کہ فلاں بزرگ سے خطا ہوئی۔ کیا قاتل و مقتول دونوں جنت میں جائیں گے۔  
استغفار اللہ!

### سوال نمبر ۱۶:

جتاب رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے کئی بار فرمایا:  
یا علی اُنتَ وَشَعَرْتَ هُمُ الْفَلَاجِزُونَ۔

”اے علی تو اور تیرے شیعہ، ہی نجات یافتہ ہیں۔“

تو کیا ایسی کوئی حدیث حنفی، شافعی، حنبلی، ماکلی حضرات کے لیے بھی مل سکتی ہے؟ اگر نہیں تو دیوبندی، بریلوی، بحدی حضرات کے لیے ہی تلاش کر کے اطمینان دلا دیجئے۔

### سوال نمبر ۱۷:

بی بی عائشہ رضی اللہ عنہا کے تعلقات اور ارشادات حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بارے میں خلافت عثمان کے وقت کیا تھے۔ کیا بی بی عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا کہ لوگوں بذہ نعشل کو قتل کرو۔ خدا اسے قتل کرے۔ اگر ایسا ارشاد فرمایا کہ آپ مکہ تشریف لے گئیں تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت ظاہری کو سن کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو کس طرح انہوں نے مظلوم تسلیم کر دیا۔ کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو ذاتی رنجش نہ تھی کہ مسلمانوں کو جمع کر کے بصرہ

پہنچ کر جنگ کرنے پر میدان کارزار میں آتی آئیں۔ کیا یہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا بدلہ تھا یا علی رضی اللہ عنہ سے دیرینہ دشمنی کا نتیجہ ہے۔

سوال نمبر ۱۸:

مسلمانوں کے چار امام ابوحنیفہ، شافعی، مالک اور احمد بن حنبل رضی اللہ عنہم۔ کیا نص سے ان کی امامت ثابت ہے یا حکومت وقت کی پیداوار ہے۔ اور چار مصلیٰ جو خانہ کعبہ میں رکھے گئے تھے وہ کہن شرعاً حکم سے حکومت نے رکھے تھے۔ سنا ہے اب دو مصلیٰ اٹھا بھی دیے ہیں۔ اور اگر خدا رسول کے حکم سے رکھے تھے تو چاروں مصلیٰ کس کے حکم سے اٹھائے گئے تھے۔ اور اگر یہ مصلیٰ حکومت نے رکھے تھے تو کیا یہ ثابت نہیں ہوتا کہ ان کی امامت حکومت کی مرہون مفت ہے۔

سوال نمبر ۱۹:

اگر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو نہ مانے والا جنہی ہے تو اس بی بی کا قاتل کیوں کر رضی اللہ رہ سکتا ہے۔ مہربانی کر کے تاریخ اسلام جلد ۲ صفحہ ۲۲ نجیب آبادی وغیرہ ملاحظہ کر کے فتویٰ صادر فرمادیں۔

سوال نمبر ۲۰:

رسول اللہ کے زمانہ حیات ظاہری میں تمام صحابہ سے شجاع کون بزرگ تھے۔ اور سب سے زیادہ عالم کون تھا۔ سب نے زیادہ تجھی کون تھا۔ اور صحابہ سے زیادہ عبادت گزار کون تھا۔ اگر آپ کسی بزرگ کو شجاع ثابت کرنا چاہیں تو ارشاد فرمادیں کہ اس بزرگ نے جنگ بدر، احد، خندق، خیبر وغیرہ میں کتنے کافر قتل کیے تھے۔ اور اگر اشد علی الکفار کسی کو ثابت کرنا ہی ہے تو اس بزرگ کا اپنا ارشاد بھی زیر غور ہے کہ انہوں نے حدیثیہ کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کی تھی کہ آپ مجھے مکہ نہ بھیجیں۔ کیونکہ میرا کوئی مکہ میں حامی نہیں ہے آپ عثمان کو بھیج دیں۔ کیونکہ اس کے حامی مکہ میں موجود ہیں۔ یہ بھی ارشاد فرمادیں کہ اشد علی الکفار نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں کتنے کافر قتل کیے۔ اور اپنے ذور حکومت

میں اپنی تکوar سے کتنے مشرک مارے۔

سوال نمبر ۲۱:

کیا کوئی روایت بخاری، مسلم، ترمذی، ابن ماجہ، ابو داؤد،نسائی ان کے علاوہ مشکلہ اور موطا امام مالک۔ یعنی ان آٹھ کتابوں میں مل سکتی ہے کہ حضرت علی الرضا، امام حسن، امام حسین، امام علی زین العابدین، امام محمد باقر، امام جعفر صادق، امام موسی کاظم، امام علی رضا، امام محمد تقی، امام علی نقی، امام حسن عسکری اور امام صاحب احصروا زیمان رضوان اللہ عنہم اہل سنت والجماعت کے امام ہیں۔ اگر نہیں تو اپنے بارہ اماموں کے نام بتلائیں جب کہ حضور ﷺ نے فرمایا:

عن جابر ابن سمرة قال سمعت رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم يقول لا يزال الاسلام عزيزاً الى اثنى عشر خليفة كلهم من قريش۔

(مشکلہ)

کیا آپ کے بارہ امام وہی تو نہیں جن کو تاریخ اخلافاء صفحہ ۸ اور شرح فقہا کبر صفحہ ۶۷ وغیرہ نے بیان کیا ہے اور ان میں چھٹا بیزید ابن معاویہ ہے مگر حدیث من مات ولم یعرف امام زمانیہ فقد مات میتة الجahلیة صفحہ ۲۷ میں منصب امامت کو دیکھ کر جواب دیں۔

سوال نمبر ۲۲:

کیا کسی آدمی کو دین میں کمی ہیشی کرنے کا اختیار اور حق ہے۔ اگر نہیں تو حضرت عمر بن الخطاب کا الصلوا خیر من النوم، نماز تراویح باجماعت، چار تکبیروں پر نماز جنازہ، متعدد حرام قرار دینا، تین طلاق کو جواہیک ساتھ دی جائیں طلاق یا کن قرار دینا اور قیاس کو اصول قائم کرنا کہاں تک درست ہے۔ اور کیا یہ صراحتہ مداخلت فی الدین نہیں ہے جو ناجائز اور حرام ہے۔

خادم الشفیعین

غلام حسین عفی اللہ عنہ

## الجواب بعون الوہاب

نحمدہ و نصلی و نسلم علی رسولہ الکریم اما بعد فاعوذ باللہ من الشیطون  
الرجیم - بسم اللہ الرحمن الرحیم -

استفقاء کے ساتھ ماحقہ فٹو کاپی پر نہ کو رسالات پر شورڈا لئے والا اور اس کا لکھنے والا  
جاہل ہی نہیں جہل اور بد دیانت ہے اس کی نہ صرف ائمہ محدثین و سیر کی کتب سے بے خبری  
ہے بلکہ خود اپنی کتب شیعہ سے بھی جاہل ہے۔ ام اس کے رسالات کے اختصار کے ساتھ  
جوابات نقل کرتے ہیں -

1- شعب ابی طالب کے واقعہ میں شخین کریمین (حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر)  
شیعہ کی عدم شرکت کا دعویٰ ہی باطل و مردود ہے اس لیے کہ اس نے اپنے گمان فاسد سے  
یہ تحریر کیا ہے اس نے اپنے دعویٰ کی دلیل میں کوئی صریح بسند صحیح روایت نقل نہیں کی ہے۔  
اس لیے کہ ائمہ نے شعب ابی طالب کے حالات بیان فرماتے ہوئے صراحت کے ساتھ  
ذکر کیا ہے کہ جب سرکار دو عالم میں ایذا اور سانی پر قریش مجتمع ہو گئے اور انہوں نے ایک  
صحیف (عہد نامہ) لکھا، حضرت سیدنا ابو بکر صدیق میں شیعہ اسی مشکل ترین وقت میں سرکار دو عالم  
میں شیعہ کے ساتھ تھے اس وجہ سے جناب ابو طالب نے اس واقعہ کو بصورت شعر ذکر کیا ہے  
جس میں سرکار دو عالم میں شیعہ کے ساتھ سرکار سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کا ہونا صراحت کے  
ساتھ نہ مذکور ہے۔

وهم رجعوا سهل بن بیضا راضیا فسر ابو بکر بھا و محمد  
جناب ابو طالب نے کہا: قبیلہ قریش نے سہل بن بیضا کو راضی کر کے واپس کیا ایک  
جماعت قریش کی صحیفہ کے نقش اور توڑنے کے لیے کھڑی ہو گئی، ان میں سہل بن بیضا بھی

تمہارے بیان کی میں مسلمان ہوئے۔ پس اس بات پر حضرت محمد ﷺ کی راضی ہوئے، اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ بھی مسرور ہوئے۔

(از لحاظ الحکماء/ ۱۰، از شاہ ولی اللہ محمد شاہ ولادی)

دیگر ائمہ محدثین نے بھی اس واقعہ کو نقل کیا ہے مذکور شعر کے ساتھ۔ حالہ جات ملاحظہ ہوں۔ (المبدیہ والنهایہ/ ۳، ۹۸، سیرت ابن حشام/ ۱، ۲۷۹، الاستیغاب مع الاصابہ/ ۲، ۹۲)

اس واقعہ کو شیعہ کے علماء نے بھی نقل کیا، مذکور شعر کے ساتھ۔ (تاریخ الطوائف/ ۵/ ۲۲۲)

معلوم ہوا کہ شیعہ مذکور کا یہ اعتراض بر بنائے چھالت و خباثت ہے اس کا حقیقت سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔

اختصار مانع ہونے کی وجہ سے ہم نے صرف سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کا ہی ذکر کیا ہے یہ بات قابل غور ہے کہ شعب ابی طالب کے واقعہ کا سبب ہی حضرت عمر اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا قبول اسلام تھا۔ (دیکھ جبری/ ۲، ۲۳۵، المبدیہ/ ۳، ۲۷۹، روضۃ الصفا، لشیعی میں بھی مذکور ہے ۲۹/ ۲)

پھر دوسری بات یہ ہے کہ عدم ذکر عدم شے کو مستلزم نہیں ہوا کرتا۔ شیعہ کا یہ کہنا بغیر دلیل کے باطل و مردود ہے۔

2۔ شیعہ کے اس سوال سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس کے سارے مذہب کا دارو مدار، ہی اس کے فاسد قیاس پر ہے۔ دلیل پر نہیں ہے۔ حضرت سیدہ فاطمۃ الزہراء رضی اللہ عنہا کے روضہ مبارک میں دفن نہ ہونے میں یہ کہاں سے ثابت ہوا کہ اس تدفین میں صحابہ کرام آڑے آئے، دونوں سر کار ابو بکر اور سر کار عمر رضی اللہ عنہما کی تدفین کی طرف اشارہ تو سر کار دو عالم میں قیامت نے فرمادیا تھا۔ ایک مرتبہ شیخین کریمین سر کار دو عالم میں قیامت کے ارد گرد تھے ایک دائیں طرف دوسرے بائیں طرف دونوں کے با吞وں میں با تحفہ ڈال کر سر کار دو عالم میں قیامت نے ارشاد فرمایا کہ ہم قیامت کے روز اپنی قبور سے اسی طرح اکٹھے اٹھیں گے۔ اولما قاتل علیہما اللہ عزیز

(جامع ترمذی/ ۲، ۲۰۸، مکملہ ہدایت/ ۵۴۰، مسند رکنی/ ۲، ۲۸۰، کنز العمال/ ۱۲، اصفایۃ اللہ/ ۲، ۱۶۲)

ہم نے تو سر کار دو عالم میں قیامت کی معیت میں شیخین کریمین کی تدفین پر صریح روایت پیش کر دی ہے۔ اب تم اپنے موقف پر کوئی صحیح صریح روایت لاو۔ مگر یہ تمہارے بس میں

نہیں ہے۔ کوئی روایت ایسی لاوہ کہ سرکار علی المرتضیؑ نے روضہ مبارک میں تدفین کیا ہے۔ سیدہ فاطمہؑ کا ہی فرمایا ہوا اور صحابہ کرام نے انکار کیا ہو۔ جب ایسی کوئی روایت نہیں ہے تو تمہارا اپنے قیاس فاسد سے جمع و تفریق کر کے عقیدہ باطل تیار کرنا باطل و مردود ہے جس چیز پر سرکار علی المرتضیؑ شیر خدا ﷺ کی خاموشی و رضا ہے۔ تمہیں چودہ صد یوں بعد کیوں تکلیف پیدا ہو گئی ہے۔ گویا اعتراض ان جلیل القدر صحابہ کرام پر نہیں ہے بلکہ سیدھا خدا ﷺ و رسول ﷺ اور سرکار علی المرتضیؑ پر ہے۔ اس سے ثابت ہو گیا تمہارا دعویٰ محبت الہ بیت جھوٹا ہے۔ تمہارا یہ کہنا کہ علیحدگی قبر کی وصیت دکھا دو بھی غلط ہے اس لیے کہ یہ نہ کسی تو تم وصیت روضہ مبارک میں تدفین ہی دکھا دو تمہارے قیاس فاسد سے کچھ ثابت نہیں ہو سکتا۔ پھر تمہاری شیعہ کی کتاب اعلام الوزی صفحہ ۱۵۸ اپر لکھا ہے کہ سرکار علیؑ نے سیدہ فاطمہؑ کی وصیت کے مطابق آپ کو پوشیدہ دفن کیا۔ کیوں شیعہ صاحب اب بلو تمہارا جھوٹ تمہارے اپنے گھر سے ہی ظاہر ہو گیا۔ پھر تمہارے مولوی جنم الحسن کرار وی نے لکھا کہ حضرت سرکار علیؑ نے سرکار سیدہ فاطمہؑ کو جنتِ ابیقیع میں لے جا کر دفن کیا۔ (چودہ ستمارے صفحہ ۲۵۲)

پھر شیخین کریمین کا روضہ مبارک میں دفن ہونے کی دلیل ایک اور ملاحظہ ہو۔ حدیث صحیح سے ثابت ہے کہ ہر شخص کی قبر وہاں بنتی ہے جہاں سے اس کا خمیر تیار کیا جاتا ہے مولوی مقبول شیعی منها خلقندم کے تحت لکھتے ہیں کہ کافی میں امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ نطفہ جب رحم میں پہنچ جاتا ہے تو خدائے تعالیٰ ایک فرشتہ کو پھیج دیتا ہے کہ اس میں کسی میں کہ جس میں یہ شخص دفن ہونے والا ہے تھوڑی سی لے آئے۔ چنانچہ فرشتہ لا کر نطفہ میں ملا دیتا ہے۔ اور اس شخص کا دل اس میں کی طرف مائل ہوتا رہتا ہے۔ اس غیر حسی میلان کا ہر شخص کو پتہ نہیں لگ سکتا۔ جب تک کہ اس میں دفن نہ ہو جائے۔ (ترجمہ مقبول شیعی صفحہ ۲۷۷)

حضرت انسؑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ ہر پچ جو پیدا ہوتا ہے اس کی ناف میں وہ نہیں ہوتی ہے جس سے وہ پیدا کیا جاتا ہے اور جب وہ ارذل عمر

کی طرف لوٹایا جاتا ہے تو وہ اسی مٹی کی طرف لوٹایا جاتا ہے، جس سے وہ پیدا کیا جاتا ہے۔ خی کہ اس مٹی میں اس کو دفن کیا جاتا ہے۔ اور میں اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما ایک ہی مٹی سے پیدا کیے گئے ہیں۔ اور اسی مٹی سے ہم اٹھائے جائیں گے۔ (فردوس الاحیا / ۲۳۵)

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما ایک ہی مٹی سے پیدا کیے گئے ہیں۔ (فردوس الاحیا / ۵۰۳، کنز الہمار / ۱۱) حضرت انس رضی اللہ عنہ کی طرح پوری روایت حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے بھی مروی ہے۔ (کنز الہمار / ۱۱)

اس پر مزید دلائل محفوظ ہیں اختصار مانع ہے۔

تو ان روایات احادیث سے حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کے روضہ مبارک میں دفن ہونے کی وجہ واضح ہو گئی۔ پھر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے سوا سر کا رد عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی تین صاحبزادیاں اور تھیں۔ (اصلی کافی)

وہ بھی روضہ مبارک میں دفن نہ ہو میں اس سے تنقیص کا نتیجہ نکالنا شیعہ کی جہالت و خباثت ہے۔

3۔ شیعہ کا یہ اعتراض بھی اس کی جہالت کا منہ بولتا ہبتو ہے اس لیے کہ دعوت ذو اعشیرہ سے تین سال قبل سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ اسلام قبول کر چکے تھے۔ (تاریخ طبری / ۳۱۰)

اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس دعوت کے تین سال بعد اسلام قبول کرتے ہیں مگر ان کے قبول اسلام کو بڑی تقویت حاصل ہوتی ہے اس پر بے شمار دلائل قائم کیے جاسکتے ہیں پھر یہ دعوت کے متعلق جو روایات مرقوم ہیں ان میں اکثر صحت کے درجہ پر نہیں ہیں جو شیعہ پیش کرتے ہیں۔ اسی لیے ان سے استدلال ان کا باطل و مردود ہے۔ مثلاً اس لیے کہ نزول آیت کے وقت بنو عبدالمطلب کی تعداد چالیس نہ تھی۔ شیعہ کی متدل روایت کا واضح عبد الغفار بن قاسم ابو مریم کوئی ہے۔ شیعہ کی کتب اسماء الرجال میں اس کا تذکرہ موجود ہے۔

(تحقیق القال / ۲۵۸)

امام ذہبی اس کے متعلق لکھتے ہیں کہ یہ راضی اور غیر رشد ہے۔ اہن مدنی نے کہا کہ یہ حد شیں گھڑا کرتا تھا۔ امام بخاری نے کہا کہ محدثین کے نزدیک توی نہیں ہے۔ امام نسائی اور ابو حاتم نے اسے متروک الحدیث قرار دیا ہے۔ امام احمد نے بھی اس پر جرح کی ہے۔ (میزان الاعتدال ۲/۲۳۰)

امام ابن جعفر عسقلانی نے مذکورہ بالا جرح اور اس کے علاوہ متعدد جلیل القدر ائمہ محدثین کی سخت جرح نقل کی ہے۔ (السان المیران ۲/۲۷۲)

اس طرح کے کذاب و ضارع کی روایت سے استدلال سے ہی شیعہ اپنی حقانیت ثابت کر سکتے ہیں۔ وگرنہ مسند صحیح شیعہ کا نہ ہب باطل ہی ثابت ہو سکتا ہے۔ پھر اس روایت سے شیعہ کا ہی نظریہ ایمان طالب بھی غلط ثابت ہو گیا اس لیے کہ سرکار علی رضا<sup>رض</sup> کے سوا کسی نے ہنوز عبدالمطلب میں حمایت نہ کی پھر شیعہ کی ان روایات سے استدلال سے حضرت علی المرتضی<sup>رض</sup> قدیم الاسلام ثابت نہیں ہوتے۔ بلکہ تیرے سال اظہار اسلام کرتے ہیں اور سرکار صدیق اکبر رضا<sup>رض</sup> کا پہلے ماہ قبول اسلام کرنا خود شیعہ کو بھی مسلم ہے۔

(اعلام الوزی صفحہ ۵۰-۵۱)

پھر شیعہ کا یہ کہنا کہ یہ بزرگ اس دعوت میں شریک نہ ہوئے تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشتہ دار کیسے ہو سکتے ہیں، باطل مردود ہے۔ اسکے قرابت نبوی ایمان کے ساتھ باعث فضیلت ہے اور ہنوز عبدالمطلب کے علاوہ قبول اسلام کرنے والے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قرابت دار ہوئے کہ سرکار کے تھج اور غلام تھے۔ مگر ابو ہب عتبہ وغیرہ کفار قبول اسلام نہ کرنے کی وجہ سے نسل ابراہیمی اور خاندان کے ہونے کے باوجود قریبی نہ رہے۔ اس کو خود سرکار علی المرتضی<sup>رض</sup> نے اپنے خطبہ میں بیان فرمایا ہے جو کہ نجح البلاغہ میں موجود ہے کہ ”حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں۔ اگرچہ خونی رشتہ سے دور ہوں۔ اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمن وہ ہیں جو خدا اور اس کے رسول کے نافرمان ہوں۔ اگرچہ ان کا رشتہ قریبی ہو۔“ پھر سرکار علی المرتضی کی قرابت کا انکار تو کوئی

وہابی خبیث ہی کر سکتا ہے اور سیدنا صدیق وقاروق کے خر ہونے کے باوجود ان کی قربانی رسول کا انکار کوئی شیعہ خبیث ہی کر سکتا ہے۔ سرکار علی کافر مان جو اور پرندگار ہوا ہے، شیعہ کو خود ہی نتیجہ اخذ کر لینا چاہیے۔

4۔ دعوت ذوالعشیرہ کے متعلق ہم بیان کر چکے ہیں اب دوسرے جزء کی بابت تحریر کرتے ہیں۔

اولاً یہ سرکار علی الرضا کی جزوی فضیلت ہے جو کلی فضیلت کو مستلزم نہیں ہے۔ متعدد خصوصیات دیگر انبیاء کرام کے لیے بیان ہوئیں مگر وہ صراحت کے ساتھ حضور اقدس سلطنت کے لیے بیان نہ کی گیں مگر اس کے باوجود تمام انبیاء و رسول پر ہمارے آقا و مولیٰ علیہ السلام کی فضیلت ایک مسلم امر ہے۔ مثلاً حضرت آدم علیہ السلام کو صلی اللہ، حضرت نوح علیہ السلام کو نوح اللہ، حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کلیم اللہ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو روح اللہ اور کلمۃ اللہ وغیرہ۔ مگر ان الفاظ کی صراحت دوسری طرف مذکور نہیں ہے تو اس سے ثابت کرنا یہ مقصود ہے کہ جزوی فضیلت سے کلی فضیلت کا اثبات نہیں ہو سکتا۔ تو سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کو سرکار اقدس سلطنت کا اخی فرمانا یقیناً باعث فضیلت ہے مگر جزوی فضیلت سے کلی فضیلت کا اثبات شیعہ کی جہالت پر دال ہے۔

ثانیاً یہ الفاظ اخی کے سرکار دو عالم ﷺ کے سرکار صدیق اکبر ﷺ کے لیے مرقوم و  
مذکور ہیں حدیث بخاری میں ہے کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا:

لو كنت متخدًا من أمتي خليفًا لا تخدت أباً بكر و لكن أخى و صاحبى وفي روایة لا تخدت خليفًا و لكن اخوة الاسلام افضل او كما قال عليه الصلوة والسلام -

”اگر میں اپنی امت میں سے کسی کو خلیل بناتا تو یقیناً ابو بکر کو بناتا لیکن وہ میرے بھائی اور دوست ہیں اور ایک روایت میں ہے کہ میں ان کو خلیل بناتا مگر اسلام کا

بھائی چارا بڑا افضل ہے۔ (بخاری/۵۱۶، مصباح النور/۱۳۸)

بلکہ حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ کے بارے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ انت اخونا و مولانا۔ ”تم ہمارے بھائی اور محبوب ہو۔“ (بخاری/۵۲۸)

تواب کیے کہ اس افضیلت سے کیا بیوتوت ملتا ہے۔

ثانیاً پھر سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی افضیلت تو پوری امت مسلمہ کے اجماع سے بھی ثابت ہے اور قرآن و سنت کے بے شمار دلائل قاہرہ سے ثابت ہے بلکہ خود سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی زبان مبارک سے اس عقیدہ کی تائید موجود ہے۔ بلکہ سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے مردی کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس امت میں نبی کے بعد ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما اب سے بہتر ہیں۔ (کنز العمال/۲۰/۲)

پھر سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے ہی مردی ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے بعد ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی اطاعت کرو۔ تم ہدایت پا جاؤ گے۔ اور ان دونوں کی اقتداء کرو ہدایت پا جاؤ گے۔ (تاریخ مدینہ دشت لابن عاصم/۳۶/۱۳۹)

ضمناً مزید ایک معروف روایت ملاحظہ ہو سرکار حذیفہ رضی اللہ عنہ سے مردی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے بعد تم ان دونوں ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی اقتداء کرو۔

(ترمذی/۲۰۷، مکلوۃ المصایع صفحہ ۵۶۰، ابن بیہ صفحہ ۱، متدریک/۳، ابن حبان/۱۰، ۲۹۰، شرح النہی/۱۰۳، منhadحہ/۵، ۲۸۲، مصباح النور/۱۶۲)

سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں تو ابو بکر رضی اللہ عنہ کی نیکیوں میں سے ایک نیکی ہوں۔ (تاریخ مدینہ دشت/۲۳/۲۵۱)

مزید فرماتے ہیں کہ سب سے پہلے جنت میں حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما داخل ہوں گے۔ (کنز العمال/۲۱/۲)

سرکار محمد بن حنفیہ نے سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے سوال کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد لوگوں میں سب سے بہتر کون ہے؟ تو سرکار حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ۔ میں

نے عرض کیا پھر کون ہے؟ فرمایا: حضرت عمر بن الخطاب۔

(بخاری ۱/۵۱۸، ابن ابی شیبہ ۱۲، تاریخ مدینہ دمشق لابن عساکر ۲/۲۲۹)

سرکار علی المرتضیؑ نے اپنی دوران خلافت پر سرمنبر ارشاد فرمایا کہ نبی کریم ﷺ کے بعد ساری امت میں حضرت ابو بکر و عمر بن الخطاب بہتر ہیں۔ (سدرا ۱/۲۷، کنز الدہال ۲۰/۱۲) امام سیوطی نے امام ذہبی کا قول نقل کیا کہ یہ ارشاد سرکار علیؑ سے تواتر سے ثابت ہے۔ (تاریخ اخلاق، صفحہ ۲۵)

سرکار علیؑ نے خلافتے اربعہ کے حوالہ پوری ترتیب فضیلت بیان فرمائی کہ نبی کریم ﷺ کے بعد اس امت میں حضرت ابو بکر صدیقؑ سب سے بہتر ہیں ان کے بعد حضرت عمر بن الخطابؑ ان کے بعد حضرت عثمان بن عفیؑ ان کے بعد میں ہوں۔

(تاریخ مدینہ دمشق لابن عساکر ۲/۱۰۲)

اس کے علاوہ کثیر تعداد میں دلائل اس پر قائم کیے جاسکتے ہیں مگر اختصار مانع ہے۔ اب شیعہ کی کتاب رجال کشی سے روایت ملاحظہ کیجئے کہ سرکار علی المرتضیؑ نے فرمایا کہ میرے پاس کوئی آدمی ایسا آئے جو مجھے ابو بکر و عمر بن الخطاب پر فضیلت دے میں اسے کوڑ سے لگاؤں گا جو مفتری کذاب کی حد ہے۔ ابو بکر و عمر بن الخطاب سے محبت ایمان اور ان سے بعض رکھنا کفر ہے۔ (رجال کشی صفحہ ۳۲۸)

پھر شیعہ کی کتاب احتجاج طبری میں ہے کہ امام باقر نے فرمایا کہ میں حضرت ابو بکر و عمر بن الخطاب کی عظمت و فضیلت کا مسکن نہیں مگر افضل حضرت ابو بکرؑ ہیں۔ (احتجاج طبری ۲/۲۲۹)

سرکار علی المرتضیؑ نے دعا فرمائی: اے اللہ ہم پر رحم فرمایا جس طرح تو نے خلافتے راشدین پر رحم فرمایا۔ تو ایک قریشی نوجوان نے سوال کیا کہ یہ خلافتے راشدین کون ہیں؟ سرکار علی المرتضیؑ نے فرمایا کہ وہ دونوں میرے محبوب اور تمہارے بچپا ابو بکر و عمر بن الخطاب ہیں۔ دونوں ہدایت کے امام اسلام کے بزرگ اور قریش کی شخصیتیں ہیں۔ رسول اللہ ﷺ کے بعد ان دونوں کی اقتداء ہے۔ جس نے ان کی اقتداء کی وہ محفوظ ہو گیا۔ جس نے ان

کے فرائیں کی اتباع کی وہ صراطِ مستقیم پر ہے۔ (تہییص الشافعی ۳۸۸/۳)

پھر سرکار علی ڈیٹھی کی موجودگی میں بھی اپنے ایام و صال میں سرکار دو عالم ڈیٹھی نے سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو اپنا مصلحتی عطا فرمایا اور امامت کا حکم دیا اس کو شیعہ نے بھی تسلیم کیا ہے۔ (درہ بھیجی ملتوی ۲۲۵، نام اخوات الرحمہ ۵۲۷/۱)

اس کے علاوہ بھی کتب شیعہ سے متعدد ولائیں دیے جاسکتے ہیں اختصار مانع ہے ہمارے ان تمام ولائیں سے پوری امت میں انبیاء کرام ڈیٹھی کے بعد افضلیت صدیق اکبر ڈیٹھی کی ہے جو ثابت ہو گئی۔ اور شیعہ کے استدلال باطل کا منہ توڑ جواب ہو گیا۔

5۔ اللہ تعالیٰ نے فطری اصول کے موافق ہر صحابی کو ایک دوسرے سے مختلف اور متنوع قسم کی خوبیوں سے نوازا تھا۔ خدا نجی اگاثت یکساں نکر دی۔ یقیناً نہ کورہ بالا صحابہ کرام سے کثرت کے ساتھ روایات بیان کی گئی ہیں۔ ان حضرات کے اہل بیت سے قابل کی کیا ضرورت ہے۔ خلفائے راشدین اور حضرت عبد اللہ بن مسعود ڈیٹھی اتنے اہل علماء ہونے کے باوجود ان مکثتیں میں شامل نہیں ہیں دراصل کثرت روایت کا مدار علو و مرتبہ نہیں ہے بلکہ دیگر وجوہ ہیں۔ ان میں شغل و عمر وغیرہ کا بڑا حصہ ہے۔ سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو صحابہ اعلمنا ہم میں زیادہ عالم کہتے ہیں، سے بھی امور خلافت میں مشغولیت کی وجہ سے کم روایات مروی ہیں۔ حضرت عمر اور عثمان ڈیٹھی سے سرکار علی ڈیٹھی سے بھی کم روایات مروی ہیں۔ سرکار علی الرضا ڈیٹھی کی دیگر امور میں مصروفیت اور اپنے دور خلافت میں فتنہ خوارج و روافض کے ردو ابطال میں مصروف ہونے کی وجہ سے روایات ان سے کم مروی ہیں۔ سیدہ فاطمہ ڈیٹھی حضور اقدس و انور ڈیٹھی کے وصال باکمال کے بعد تین ہماں بیاندھیات رہیں مگر وہ بھی بقول شیعہ یہ سارا عرصہ خلافت و باغ فدک کے چھن جانے کے غم میں گزارا اس اعتبار سے زیادہ مرویات ان سے مروی نہیں پھر عرصہ کی تلت کی وجہ سے ہی مسئلہ واضح ہے۔ اسی طرح حسین کریمین کا معاملہ رہا کہ ان کے ادوار میں متعدد مسائل در پیش رہے اور وہ ان میں مشغول رہے۔ قصہ الحقر نکثیر یا تقلیل روایات کی وجہات ہر صحابی کی اپنی ضروریات اور مسائل پر موقوف ہے۔ ویسے

سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے اہل سنت نے بکثرت احادیث و روایات روایت کی ہیں۔ مند احمد میں آپ کی مرویات کی تعداد ۸۱۰ ہے۔ مزید تہذیب الجہدیب میں سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے تلاوہ کا تفصیلی ذکر اور ان سے مردی روایات کا ذکر موجود ہے۔ اب ہم شیعہ سے سوال بصورت چیخ کرتے ہیں کہ تمہاری کتب اصول اربعہ میں براہ راست بواسطہ سرکار علی و سرکار ابوذر، سرکار مقداد اور سرکار سلمان رضی اللہ عنہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کتنی احادیث مروی ہیں۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے کتنی ہزار احادیث مروی ہیں۔ اور کون کون سے لوگوں نے روایت کی ہے حضرات حسین کریمین سے کتنے عدد مروی ہیں۔ تمہاری روایات کا ۹۵ فیصد ذخیرہ سرکار امام باقر اور سرکار امام جعفر صادق سے مردی ہے جنہوں نے رسول پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور سرکار علی تو کجا سرکار حسین کریمین کو بھی نہ دیکھا۔ اور ان کو تابیعت کا شرف ان صحابہ کرام کی زیارت سے ملا جائے تم شیعہ مسلمان بھی نہیں مانتے۔ ان کی اکثر روایات اپنی فرمودہ ہیں۔ کچھ مرسل و منقطع ہیں اب اس اعتبار سے ہم پوچھتے ہیں کہ کیا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور سرکار علی المرتضی اور سرکار حسین کریمین رضی اللہ عنہم کا علم مبارک امام جعفر صادق سے کم تھا یا اہل بیت صحابہ کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت کم نصیب رہی۔ اور سرکار امام باقر و سرکار امام جعفر صادق رضی اللہ عنہم کو زیادہ ملی۔ اس لیے کہ شیعہ کا اعتراض و استدلال باطل و مردود ہے۔

6۔ شیعہ کا یہ اعتراض اس کی جہالت و حماقت پر دال ہے۔ تو اتر سے جو واقعات ثابت ہیں ان سے انکار کر رہا ہے سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے خلافے راشدین بالخصوص سرکار ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم سے حسین تعلقات ایک مسلمہ حقیقت ہے۔ اگر اس میں جرأت ہے کوئی واقعات بسند صحیح بتلانے جن میں صراحتہ سرکار علی نے خلافاء سرکار ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم پر تقدیم کی ہو یا ان سے الگ تھملگ رہے ہوں جب ایسا کوئی ثبوت ان کے پاس نہیں ہے تو یہ اعتراض اس کی جہالت و خباثت کا منہ بوتا ثبوت ہے۔ سرکار علی رضی اللہ عنہ تو ان کی شورای میں مرکزی حیثیت رکھتے تھے۔ ان کی عدیہ کے معتبر قاضی و مفتی تھے۔ ان کی غیر موجودگی میں ان کی نیابت کے فرائض بھی سرانجام دیتے تھے۔ (کنز العمال ۱۳۲/۲)

سرکار ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز پر تقدیم نہ فرماتے تھے بلکہ اپنے قیمتی مشوروں سے نوازتے تھے ان سے عطا یا اور تنخواہیں وصول کرتے تھے۔ بلکہ ذریعہ معاش بھی تھا۔ سرکار عمر سے سرکار امام حسین کے لیے ایرانی بادی شہر پا نو قول کر کے سب سادات کی ماں بنادیا۔ (جادہ العین ص ۲۵۲)

اوسرکار علی بن ابی طالب نے اپنی لخت جگہ سیدہ ام کلثوم (رضی اللہ عنہا) کا نکاح سرکار عمر بن ابی طالب سے کر دیا۔ (جاس الموسین ۱/۲۰۷، فروع کافی ۲/۲۰۷، تہذیب الاحکام ۹/۳۶۲، نجع انوار ۴/۵۵، تہذیب الامال ۱/۲۷۲، نجع انوار ۴/۱۵۵، مناقب ابن شریعت ۲/۲۰۷ وغیرہم کتب)

سرکار ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز کے کسی امر و نبی سے سرکار علی بن ابی طالب ہرگز اختلاف نہ رکھتے تھے۔ بلکہ اپنے دورِ خلافت میں عام فضہ کو حکم دیا کہ حسب سابق تم فیصلے کرو اس لیے کہ میں اختلاف کو ناپسند کرتا ہوں میں سب کو ایک جماعت کرتا چاہتا ہوں یا میں وصال کر جاؤں جیسے میرے پہلے ساتھی خلفاء انتقال کر گئے۔ (بخاری ۵۲۱)

بیکی شیعی عالم شوستری نے بیان کیا ہے۔ (جاس الموسین ۱/۵۲)

جگہ نہروان کے موقع پر ربیعہ بن شداد نے سرکار علی بن ابی طالب کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہوئے کتاب اللہ و سنت رسول کے بعد سرکار ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز کی سنت کا نام لیا۔ تو آپ نے فرمایا یہ وقف اگر سرکار ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز نے کتاب اللہ و سنت رسول کے مخالف عمل کیا ہوتا تو وہ حق پر نہ ہوتے (مگر یقیناً وہ حق پر ہیں) (ابری ۵/۶۷)

گویا ان کا طریقہ سنت نبوی کے موافق اور اس میں ہی مذموم ہے۔ پھر جب بدری صحابہ کرام کے وظائف مقرر ہوئے، تو سرکار علی بن ابی طالب کا وظیفہ بھی ۵۰۰۰ درہم مقرر ہوا، سرکار حسین کریمیں بن عبدالعزیز کے بدری اندھہ ہونے کے باوجود قرابت رسول کی وجہ سے ان کا بھی پانچ ہزار ہدیہ مقرر ہوا۔ (کتاب المزان ۵-۲۲)

اگر حضرت عمر غایفہ رحمت نہ تھے اور ان کی جنگیں جہاد نہ تھیں تو ان کے غنائم بھی ناجائز ہوتے، تو ان میں سے غنائم وہ ہدیے کس صورت میں جائز ہیں۔ پھر سرکار علی کے سرکار ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز کی مدد میں متعدد اقوال نجع البلاغ و رجال کشی وغیرہم کتب میں مرقوم ہیں۔ نجع

البانغو وغیرہ کتب میں ان کی خلافت کی بھی تحریف و تحسین فرمائی۔ ان دلائل کی موجودگی میں شیعہ کا یہ سوال کیا اس امر کا اعلان نہیں کر رہا کہ سرکار علی رض ان سے دور خلافت میں متفاہت کرتے رہے نعوذ بالله من ذلك۔ تو رہا جنگ و جہاد میں عدم شدکت کا بہانہ تو یہ شبہ اخلاف نہیں ہے۔ جیسا کہ آپ وزارت اقامہ مشاورت جیسے اہم عہدوں کی ذمہ داری لے کر خلافت را شدہ کی خدمت کر رہے تھے تو عام سپاہی کی حیثیت سے تواریخے کر لٹھنا کوئی بڑی فضیلت ہے۔ سرکار علی رض تو ان اہم مصروفیات کی وجہ سے جنگ و جہاد میں ان دونوں شریک نہ ہوئے۔ تو اس سے خلافت را شدہ کی حیثیت پر حرف نہیں آتا۔ اس لیے کہ سرکار امام حسن اور سرکار امام حسین رض نے سرکار عثمان رض کی خلافت میانچہ افریقہ میں شریک ہو کر باقاعدہ جہاد کیا اور حصہ نہیں پایا۔ اسی طرح سرکار امیر معاویہ رض کے دور خلافت میں فتح قسطنطینیہ میں یہ دو حضرات سرکار ابن عباس کے ہمراہ شریک ہوئے۔

(ابدیہ والہایہ/۳۲/۸)

سرکار حسن بصری رض بھی اسی دور میں شریک جہاد ہوئے۔ (جادہ ابن حمید/۲۶۲)

پھر سرکار سلمان فارسی رض مدائیں کے گورنر ہے سرکار عمر رض نے ہلا۔

(بیان القلوب/۶۵۱/۲)

سرکار علی رض کے معتمد خاص سرکار عمار بن یاسر رض کو سرکار عمر رض نے کوڈکا گورنر بنا یا۔ جنگ جمل و صفين میں تو بلوایان عثمان کی سازش کی وجہ سے شریک ہوا ہونا پڑا۔ پھر سرکار خالد بن ولید کو سیف اللہ کا لقب سرکار ابو بکر و عمر رض نے نہیں دیا بلکہ فوراً کائنات میں رض نے دیا ہے۔ (بخاری/۲۰۵۲۱/۲۱۱)

حضرت خالد رض گو سرکار علی رض سے شجاع نہ ہوں۔ مگر قارآن کی ہاتھ سے زیادہ قتل ہوئے۔ (طبقات ابن سعد/۲/۱۳۰)

پھر ان کے لقب سیف اللہ سے سرکار علی رض پر افضلیت تو ہم غائب نہیں کرتے بلکہ ان پر سرکار علی رض کی افضلیت ہے۔ بلکہ شیعی نعمانی کا حوالہ بے کار ہے لائی کے یہ تو خود

تمہارے جیسا مرد و شخص ہے۔ طبری سے مکالموں کا حوالہ بھی عبث ہے اس لیے کہ یہ روایات ناقابل اعتبار ہیں ان کی سند میں مجازیل راوی موجود ہیں۔ کئی کذاب و مجرور راوی موجود ہیں۔ پہلے مکالمہ کی سند میں عمر، علی، ابوالولید؟؟ ولد طلحہ کا ایک آدمی از ابن عباس ہے۔ (طبری ۲۲۲/۲)

ان چاروں کے تراجم کتب رجال میزان و تہذیب و تفریب میں نہیں ملے تو یہ متعین نہ ہونے کی وجہ سے مجہول ہوئے۔

دوسرا مکالمہ کی سند میں ابن حمید، سلمہ، محمد بن اسحاق ایک آدمی از عکرمہ طبری۔

(۲۲۲/۲)

ایک آدمی از عکرمہ یقینی مجہول ہے۔ محمد بن اسحاق پر سخت جرح موجود ہے امام مالک اسے رجالوں میں سے رجال بتاتے ہیں۔ (میزان الاعراف ۲۶۹/۲)

اس پر مزید سخت جرح موجود ہے۔ پھر سلمہ بن فضل شیعی تھا۔ امام بخاری نے کہا کہ اس کے پاس زیادہ منکر روایات تھیں جن کو علی نے کمزور کہا۔ علی نے کہا کہ ہم نے رے نا ہی شہر سے نکلتے وقت اس کی حد تھیں وہیں چھوڑ دی تھیں۔ امام ابو زرع اس کے کذاب ہونے کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ امام نسائی ضعیف کہتے ہیں امام ابو حاتم اسے ناقابل احتجاج کہتے ہیں۔ مزید کہتے ہیں کہ اس کی بد عقیدگی اور ظلم کی وجہ سے اس سے نفرت کرتے تھے۔ (تہذیب الجذب ۵۲/۲، میزان الاعراف ۱۹۲/۲)

اس کا ایک راوی ابن حمید ہے یعقوب بن شیعہ کہتے ہیں کہ یہ منکر روایات زیادہ بیان کرتا تھا۔ امام بخاری نے کہا کہ اس کی روایات محل نظر ہیں۔ امام نسائی کہتے ہیں کہ یہ شفہیں ہے۔ جو زبانی کہتے ہیں کہ یہ راوی المذہب اور غیر شفہ ہے۔ فصلک رازی نے کہا کہ میرے پاس ابن حمید کی روایت کروہ پچاس ہزار احادیث ہیں جن میں سے میں ایک حرف بھی روایت نہیں کرتا۔ صالح بن محمد بھی اس کی روایت کو متم کرتے۔ اللہ کے نبارے میں بڑا جری تھا۔ ابن خراش نے کہا کہ ابن حمید ہمیں حدیث بنا تا گر اللہ کی حسم وہ جھوٹ یوں تھا۔

(تہذیب الجذب ۹/۲۰-۲۹)

ایسی لپچر اتنا دو ای روایت کے سہارے ہی سے شیعہ اپنا باطل مذہب ثابت کر سکتے ہیں۔

7- شیعہ کو قاتلانِ حسین رضی اللہ عنہ صرف معمولی ملاں کہتے ہیں بلکہ خود تمہارے گروہ ملاں ملوانے بھی بھی نظریہ رکھتے ہیں تمہارا علامہ شوستری کے بقول اہل کوفہ سب شیعہ تھے۔

(مجالس المؤمنین/ ۲۵)

تو گویا سرکار امام حسین رضی اللہ عنہ کو بلا نے والے سب شیعہ تھے۔ ملاباقِ مجلسی وغیرہ نے بلا نے والوں کو آپ کے خاص شیعہ قرار دیا ہے۔

(جلاء الحجج ن ۳۵۶، ارشاد مفید صفحہ ۲۰۲، مقتل ابی الحنفہ صفحہ ۱۸)

خطوط لکھنے والے بھی شیعہ تھے۔

(جلاء الحجج صفحہ ۳۵۶، مقتل ابی الحنفہ صفحہ ۱۸، مatab ابن شیر آشوب ۹۰/ ۲۲۹، اخبار الطوال صفحہ ۲۲۹، زع عظیم صفحہ ۱۳۶)

کوئی شیعوں کے بارہ ہزار خطوط امام حسین رضی اللہ عنہ کی طرف آئے۔ (جلاء الحجج صفحہ ۳۵۷)

ابن زیاد کی دھمکیوں سے کوئی شیعوں نے امام حسین رضی اللہ عنہ کی بیعت توڑا دی۔

(قتل ابی الحنفہ صفحہ ۲۵۶)

سرکار امام حسین رضی اللہ عنہ نے سفر کر بلائیں امام مسلم رضی اللہ عنہ کی خبر شہادت سن کر ارشاد فرمایا:

وقد خذ لتنا شیعتنا۔

”ہمیں ہمارے شیعوں نے رسو اکر دیا ہے۔“

(قتل ابی الحنفہ صفحہ ۲۳۳، بیانات اتوار ح ۳/ ۳۲۷، ارشاد مفید صفحہ ۲۲۳)

میدانِ کربلا میں سرکار حسین رضی اللہ عنہ پاک نے اپنے شیعوں کو ان کے وعدے محبت یاد

دلائے مگر وہ مکر گئے۔ (قتل ابی الحنفہ صفحہ ۲۳۳، جلاء الحجج صفحہ ۳۵۶)

امام حسین رضی اللہ عنہ کے بلا نے والے ہی آپ کے قاتل بنے۔ (جلاء الحجج صفحہ ۳۸۱)

آپ کے مقابل میدانِ کربلا میں سب کوئی تھے کوئی جازی و شای نہ تھا۔

(قتل ابی الحنفہ صفحہ ۵۵)

میدانِ کربلا میں شہادت حسین رضی اللہ عنہ کے بعد قائد اہل بیت کو لوٹنے والے اور بروئے

والے سب محین (شیعہ) تھے۔ (اور الحجج صفحہ ۳۸۱، مقتل ابی الحنفہ صفحہ ۹، اوانہ نہایہ ۳/ ۲۲۶)

کوفہ میں روتا تم کرتے دیکھ کر امام زین العابدین رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہم پر نوح و گریہ (امام) کرنے والوں کی سو اہم اقسام قاتل کون ہے۔ (جلاء العین صفحہ ۳۲۳، احتجاج طبری ۲/۱۲۵) سرکار سیدہ رحیم رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اے اہل کوفہ تم نے ہمیں خود قاتل کیا خود روتے گریہ کرتے ہو تم کم ہنسو گے زیادہ رو گے۔

(جلاء العین صفحہ ۳۲۳، احتجاج طبری ۲/۱۰۰، متابق ابن شہر آشوب ۲/۱۱۵)

و گیر خواتین اہل بیت نے بھی اہل کوفہ کو یوں ہی مخاطب کیا۔

(جلاء العین صفحہ ۳۲۵، احتجاج طبری ۲/۱۰۶)

ہم نے اختصار سے کام لیا ہے و گرہ تفصیلی عبارات و دلائل سے نقل کرتے۔ بہر حال یہ یقیناً ثابت ہو گیا کہ یہ کسی ملاں کی بنای ہوئی کہانی نہیں کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کے قاتل شیعہ ہیں یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے۔

رہا اہل سنت کی نصرت کا مسئلہ تو جب تم کو خود تسلیم ہے کہ اہل کوفہ سب شیعہ تھے تو پھر اہل سنت کی نصرت کیسی اگر اہل سنت وہاں ہوتے تو وہ خود امام کے ساتھ ہی اپنی جانوں کا نذر اسے پیش کرتے اس عجین صورت کا دیگر بلا دشہروں میں کب معلوم تھا۔ بلکہ اہل مکہ نے احتیاط کے طور پر متعدد افراد کو آپ کے ہمراہ کیا جو آپ کے ساتھ ہی شہید ہونے۔ اہل مکہ و مدینہ کے لوگ تو سرکار حسین رضی اللہ عنہ کے شیدائی تھے۔ ان کا اہل سنت ہونا خود شیعہ اکابر کو بھی تسلیم ہے۔ سرکار حسین رضی اللہ عنہ کے شیدائی وہی تھے۔ شوستری نے کہا کہ اہل مکہ و اہل مدینہ میں ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی مجتہد غالب تھی (گویا وہ اہل سنت تھے)۔ (جیسا المؤمنین ۱/۵۵)

اس اعتبار سے کہ بلا میں سرکار حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھی جو شہید ہوئے وہ سب اہل سنت ہی تھے۔ اور آپ کے مدد مقابل شیعہ اور آپ کے قاتل بھی شیعہ تھے۔ اس اعتبار سے شیعہ کا اعتراض لغو اور بر بناۓ چھالت ہے جو کہ ان کو مفید نہیں ہے و گرہ کتب شیعہ میں اہل بیت کی شدید ترین گستاخیاں موجود ہیں۔

مثلاً سرکار سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے نکاح کے موقع پر سرکار ردو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے سرکار علی رضی

اللہ عنہ سے فرمایا کہ اے علی رَبِّ الْفَلَقِ رات جب تک میں نہ آؤں فاطمہ رَبِّ الْفَلَقِ سے مخصوص کام نہ

کرنا۔ (جلاء العین صفحہ ۱۳، قاری ۱/۲۵۱ مترجم اردو، تہذیب المتن ۱/۸۲)

زوراً رہ شیعہ مذہب کا بنیادی روای کہتا ہے کہ اگر میں امام جعفر صادق رَبِّ الْفَلَقِ کی باتیں بیان کروں تو لوگوں کے عضو نسل تن جائیں گے۔ (راجاں شیعہ ۱/۳۲۶)

پھر کتب شیعہ میں امام زین العابدین رَبِّ الْفَلَقِ کا یہ یہ کی بیعت کر لیتا مرقوم ہے۔

(کتاب الروضہ ۳/۱۱۰، محدثہ فروع کاتی، جلاء العین صفحہ ۵۰)

اس طرح کی سینکڑوں گستاخیاں ان کی کتب میں موجود ہیں کیا یہ محبت اہل بیت ہے۔  
اہل بیت کے حقیقی محبت اہل سنت ہیں اور شیعہ اہل بیت کے حقیقی دشمن اور جھوٹی محبت کے دعوے دار ہیں۔

8۔ سرکار سیدنا فاروق عظیم رَبِّ الْفَلَقِ کے حسبنا کتاب اللہ کہنے میں حضور اقدس مکمل طیب کی طبع مبارک کی رعایت مقصود تھی۔ اس سے حضور انور مکمل طیب کے فرمان عالی کو رد کرنا مقصود نہ تھا۔ امام تہجی نے یہی تحریر کیا ہے۔ (دالل المحدث ۷/۱۸۲)

سرکار عمر فاروق رَبِّ الْفَلَقِ کا مقصود تو صرف اتنا تھا کہ حضور مکمل طیب کی طبیعت مبارکہ میں راحت و سکون آجائے۔ شدت زائل ہونے کے بعد تحریر لکھوائی جانے، پھر سرکار عمر رَبِّ الْفَلَقِ کا یہ جملہ اگر اس موقع پر غلط تھا تو سرکار دو عالم مکمل طیب نے اس پر سکوت کیوں اختیار فرمایا۔ اس پر انکار کیوں نہ فرمایا۔ اس لیے کہ اللہ کے نبی امام الانبیاء مکمل طیب کسی مفکر اور معصیت پر ہرگز سکوت نہ فرمایا کرتے تھے۔ بلکہ اس پر انکار فرمایا کرتے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ سرکار عمر رَبِّ الْفَلَقِ کا یہ جملہ اس موقع غلط نہ تھا۔ پھر حسبنا کتاب اللہ سے مراد یہ ہرگز نہیں کہ سنت نبوی و ارشادات کی ضرورت نہیں ہے۔ اس لیے کہ حسبنا اللہ و نعم الوکیل کا یہ مطلب و مفہوم ہرگز کوئی عقل مند نہ لے گا کہ اللہ کافی ہے اور رسول کی نبوت کی ضرورت نہیں ہے۔ پھر سیدنا فاروق عظیم رَبِّ الْفَلَقِ کی طرف سے ہدیان کا جملہ رسول اللہ مکمل طیب کی طرف منسوب کرنا شیعہ کی نزیک کو اس ہے۔ اس لیے کہ ہجر استفہم وہ کے الفاظ سے ہدیان مراد نہیں، ان کی خباثت

ہے۔ محمد شیعہ کرام فرماتے ہیں ہجر، یہ ہجر کے معنی فراق اور جداگانی کے ہیں۔ یہاں صحابہ کرام کی مراد حضور اقدس ﷺ کی جداگانی ہے۔ اور اگر بفرض غلط وہی مانا جائے تو اس کا جواب یہ ہے کہ دیگر روایات میں ہجر کے الفاظ ہیں انہوں نے بطور استفہام انکاری کے استعمال کیا ہے، استفہام تقریری کے نہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جن صحابہ کرام نے یہ جملہ بولا ہے انہوں نے ہدیان کے انکار کے طور پر ذکر کیا ہے، نہ کہ اثبات کے طور پر۔ اس لیے اس جملے کے کہنے والے وہ حضرات تھے جو تحریر کے حق میں تھے اور جو تحریر کے حق میں نہ تھے وہ ان کے قول کا رد کرتے ہوئے کہہ رہے تھے کہ حضور اقدس ﷺ کو ہدیان ہرگز نہیں ہوا۔ اس لیے ہمیں حضور اقدس ﷺ کے فرمان عالی کے موافق قرطاس حاضر بارگاہ کرنا چاہیے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا، اس قول کے قائل حضرت عمر بن عوف نہ تھے بلکہ دیگر اور حضرات تھے۔ اس لیے کہ یہ جملہ قالوں کے بعد آیا ہے۔ جب روایات میں قال کی بجائے قالوں مذکور ہے اور اگر اس کو استفہام تقریری کے طور پر تسلیم کیا جائے، تو ہجر اور استفہامہ عبارت بے ربط اور بے جوڑ ثابت ہو گی۔ ثابت ہو گیا کہ یہاں استفہام انکاری مراد ہے۔ اسی کو امام کرمانی نے امام نووی کے حوالہ سے بیان کیا ہے۔ (کرمانی شرح بخاری ۲۲۵/۱۶)

یا یہ ہجر حقیقی طور پر ہجر فراق جداگانی اور بھرت کے معنی میں ہے جیسا کہ اوپر بھی مذکور ہوا، جو مصل کی ضد ہے۔ یعنی کیا حضور اقدس ﷺ اس دُنیا کے فانی سے بھرت فرمائے ہیں۔ یعنی بھر کا فعل اپنی سے اطلاق واستعمال کیا ہے اس کا یہ معنی قرآن مجید سے بھی ثابت ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

واهجرہم هجراء جمیلا۔ (مزہل: ۱۰)

”اور ان کو خوبی کے ساتھ چھوڑ دیں یعنی، اور میں کچھیں کو دھوڑ دیں۔“

واهجرنی ملیا۔ (مریم: ۳۶)

”اور ایک عرصہ کے لیے مجھ سے جدا ہو جا۔“

ان قومی انخذلوا هذَا القرآن مهجورا۔ (فریق: ۳۰)

”میری قوم نے قرآن کو بالکل چھوڑ دیا تھا۔“

وَاهْجَرُوْهُنْ فِي الْمَضَاجِعِ۔ (نامہ: ۳۲)

”اور ان کے بستروں پر ان کو چھوڑ دو۔“

وَالرَّجُرُ فَاهْجَرُ۔ (مدثر: ۵)

”اور میں کچھیل کو دھوڑاں۔“ (زجر تقبوں)

امام ابن حجر عسقلانی بھی یہی لکھتے ہیں کہ هجر کے معنی چھوڑ دو۔ یہ لفظ وصل کی خدم

ہے۔ هجر کا یہ معنی زیادہ صحیح ہے۔ (الہاری ۹/ ۱۹۸)

اس معنی کے درست ہونے کی دو دلیلیں ہیں:

اولاً تو حضور سید عالم ملک اللہ علیہ السلام نے ایام علاالت میں ارشاد فرمایا کہ کاغذ قلم لاو، تاکہ میں تمہیں تحریر لکھ دوں۔ جس کی وجہ سے تم کبھی گراہنا نہ ہو گے۔ اس میں کون سی بات خلاف عقل ہے۔ جس کو بیان کے لفظ سے تبیر کیا جاسکے۔

ثانیاً هجر کے بعد استفہمودہ ہے۔ اگر هجر کے معنی بیان کے ہوں تو استفہمودہ کے ساتھ ربط بالکل غلط ہو جاتا ہے اور بر سبیل تزل اگر هجر کے معنی بیان کے تسلیم کر لیے جائیں۔ تو بخاری شریف میں سات جگہ یہ حدیث آئی ہے۔ اور ہمزة استفہم کے ساتھ اور دیگر کتب حدیث میں بھی ہمزة استفہم کے ساتھ مذکور ہے۔ تو اس اعتبار سے معنی وہ ہے جو ہم اور پر بیان کرچکے ہیں۔ یعنی حضور اقدس ملک اللہ علیہ السلام کے حکم مبارک میں توقف کیوں کرتے ہو۔ حضور ملک اللہ علیہ السلام کو بیان ہرگز نہیں ہوا۔ اس معنی سے بھی اعتراض کی بیان ختم ہو گئی۔

شیعہ کو چاہیے کہ وہ سند صحیح ثابت کریں کہ یہ مقولہ سر کار عمر ملک اللہ علیہ السلام کا ہے۔ هجر کا معنی بیان کے علاوہ نہیں ہو سکتا۔ اور اس معنی کے سوا کوئی دوسرا معنی یہاں چپا نہیں ہو سکتا۔

ہماری قدر یہ تفصیلی قدر سے گفتگو سے شیعہ کے اعتراض کا جواب ہو گیا اب آخر میں ہم اپنے مختار معنی فرقہ جدائی کے ثبوت میں ایک مرفوع حدیث پیش کرتے ہیں کہ رسول

اقدس ملیک نے ارشاد فرمایا کہ

لایحل المسلم ان یهجر اضاءه فوق ثلاثة ایام او کما قال عليه  
الصلوة والسلام۔ (ابوداؤ ۲/ ۳۱۷)

”کسی مسلمان کے لیے حلال نہیں کہ اپنے کسی دینی بھائی سے تین دن سے  
زیادہ گفتگو ترک کرنے۔“

تو کیا یہاں بھر کے معنی ہڈیاں اور بکواس کے ہوں گے کہ کسی مسلمان کو تین دن سے  
زیادہ گالی بکنا جائز نہیں ہے۔ ایسا مفہوم کوئی شیعہ ہی لے سکتا ہے جس کا عقل سے دور کا بھی  
واسطہ نہ ہو۔ (حدیث قرطاس پر ہم نے کتاب الجنازہ میں تفصیلی لکھا ہے)

9۔ سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی خلافت کے بعض میں کس قدر چالا کی اور عیاری سے سوال  
مرتب کیا ہے ورنہ خلافت صدیقی تو خود کتب شیعہ سے بھی ثابت ہے۔ تدفین سے قبل ہی  
ہر نبی کے خلیفہ پر امت کا اتفاق ہوتا تھا۔ اور نبی کے اس خلیفہ کی موجودگی میں ان کی تحریف و  
تکفین کا بندوبست ہوتا تھا۔ ورنہ کوئی شیعہ بتائے کہ کسی پیغمبر کی تدفین خلیفہ کے تقریروں میں  
کے بغیر ہوئی ہے؟ ہم کہتے ہیں کہ دیگر انبیاء کی مثال ہے موقع محل پر نہیں ہے اس لیے کہ  
وہاں ایک پیغمبر کے بعد دوسرا پیغمبر اس کا خلیفہ بتاتا تھا۔ اس کی نبوت و خلافت پر نص جلی کا  
ہونا ضروری تھا۔ مگر شریعت محمدیہ کی اصول و فروع میں ان سے مختلف ہے۔ یہاں تو اس  
شریعت کے صاحب حضور اقدس ملیک پر نبوت ختم کر دی گئی۔ لہذا آپ ملیک کا خلیفہ مشل  
انبیاء کے خلفاء کے نہیں ہے۔ یہاں نص جلی کی ضرورت نہیں ہے۔ فقط نص خفی اور پیش  
گوئی کے ساتھ امت کا اتفاق کافی ہے۔ مگر سابقہ اُمم کی طرح یہاں بھی یہی اصول ہے کہ  
امت قائد و خلیفہ کے بغیر نہ ہو۔ چنانچہ مزاج شناسان رسول ملیک اور فضلا دہستان نبوت  
صحابہ کرام نے تدفین سے قبل چند لمحات میں سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی بیعت کر کے  
یستخلفنہم فی الارض کا وعدہ باری تعالیٰ حکم کر دکھایا۔

عمرو بن حربیث نے سرکار سعید بن زید رضی اللہ عنہ من عشرہ مبشرہ سے سوال کیا کہ رسول اللہ

سلیمان کے وصال باکمال کے وقت آپ موجود تھے۔ فرمایا: ہاں۔ عمر نے عرض کیا کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی بیعت کب ہوئی۔ فرمایا حضور اقدس سلیمان کے وصال باکمال کے روز صحابہ کرام نے اسے سکرودہ جانا دن کا کچھ حصہ بغیر جماعت ماتحت خلیفہ کے رہیں اس نے عرض کیا کہ کیا کسی نے مخالفت بھی کی۔ فرمایا نہیں۔ اس نے عرض کیا کہ کیا مہاجرین میں سے کوئی پیچھے رہا۔ فرمایا نہیں۔ بلکہ تمام مہاجرین نے خود بیعت کر لی۔

اگلی متصل روایت میں ہے سرکار علی رضی اللہ عنہ اس وقت گھر میں تھے جب ان کو خبر طی۔ تو آپ انٹھ کھڑے ہوئے۔ اور تا خیر کونا پسند کیا اور بیعت کر کے آپ کے پاس بیٹھے رہے۔ (طبری ۲۰۷/۳)

خود شیعہ کے ہاں یہ مسلمہ حقیقت ہے کہ نبی یا امام کا خلیفہ اس کے آخری لمحات میں بنایا جاتا ہے۔ اصول کافی میں ہے کہ اس سوال کہ عہدہ امامت کب ملتا ہے، کے جواب میں امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ پہلے امام کی زندگی کے آخری لمحات میں۔ (اصول کافی ۲۲۵)

سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد ہی سرکار امام حسن مجتبی رضی اللہ عنہ نے منبر پر جلوہ گر ہو کر خطبہ دیا پھر حسن مجتبی رضی اللہ عنہ منبر سے اترے، تو حاضر لوگوں نے آپ کی بیعت امامت کی۔ (جاہ العین صفحہ ۲۱۹)

جب شیعہ مذہب میں امام پہلے کی شہادت و موت کے بعد ہی امام بن جاتا ہے اور اس کی بیعت بھی ہو جاتی ہے تو سرکار اقدس سلیمان کے خلیفہ کے تقرر پر کیا اعتراض ہے۔ حالانکہ یہ سنت انبیاء ہے۔ پھر خلیفہ کا تقرر اس لیے بھی ضروری تھا کہ منافقین اور دیگر دشمنانِ اسلام کے منصوبوں کی وجہ سے ابیلِ اسلام کو خطرہ تھا۔ اور اس لیے بھی کہ امامت کا ہر کام خلیفہ کی نگرانی میں ہو۔ کسی امر میں اختلاف نہ ہو جائے، شورش نہ ہو۔ اس موقع پر سرکار دو عالم سلیمان کی تذکرہ مبارکہ میں اختلاف پیدا ہو گیا تو سرکار صدیق رضی اللہ عنہ کے ارشاد نبوی پیش کرنے پر اختلاف رفع ہوا۔ (شیک ترمذی صفحہ ۲۰۲/۲ طبری)

حضور اقدس سلیمان نے اپنی تجدیہ و تکفین کے متعلق دعا یا سرکار صدیق رضی اللہ عنہ کو ہی

فرمائے تھے۔ جو بابر بنوی آپ نے دوسروں پر تقسیم فرمائے۔

(جلاء العین صفحہ ۷، حیات القلوب ۲/۶۹۵)

بیعت امام ایک اسلامی فریضہ تھا۔ جو بہر حال ادا کرنا ہی تھا، اگر تدقین سے قبل سرانجام پا گیا تو شیعہ کو کیا تکلیف ہے۔ اس لیے کہ سرکار علی بن ابی طالب نے تو اس میں دخل اندازی نہ کی بلکہ خود اس موقع پر سرکار صدیق اکبر بن ابی طالب کی خلافت کا اعلان مسجد بنوی میں جمع عام میں فرمایا شیعہ کی تفسیرتی و صافی میں مرقوم ہے، سرکار امام باقر سے مردی ہے کہ سرکار علی بن ابی طالب رسول پاک بن ابی طالب کے وصال باکمال کے بعد مسجد میں لوگوں کے بھرے اجتماع میں آیت کریمہ الدین کفروا و صدوا عن سبیل اللہ اضل اعمالہم کی تلاوت فرماتے ہیں۔ سرکار ابن عباس بن ابی طالب اس کی تلاوت کا مقصود دریافت کرتے ہیں سرکار علی بن ابی طالب نے فرمایا کہ اللہ نے قرآن میں فرمایا جو تمہیں رسول دیں وہ لے لو جس سے منع کریں رک جاؤ، تو تم رسول اللہ بن ابی طالب کے گواہ ہو جاؤ کہ آپ نے سرکار ابو بکر بن ابی طالب کو اپنا خلیفہ بنایا ہے۔ (تفسیر صافی ۲/۵۶۱، تفسیر تجی ۲/۳۰۱)

10۔ سرکار دو عالم بن ابی طالب کی اولاد کے وارث جائیداد کے ہونے کے شیعہ مدی ہیں اور مدی کے ذمے ثبوت ہوتا ہے وہ اس کا صحیح روایات سے ثبوت پیش کریں۔ شیعہ اس کی ایک مثال ہی ایسی پیش کریں کہ کسی نبی کا ایسا کمایا ہو امال یا ترکان کی سب اولاد میں بطور وراثت شرعی پورا پورا تقسیم ہوا ہو، جب خود شیعہ ایسی دلیل پیش کرنے سے مفرور ہیں تو اہل سنت کے ذمے ان کا الزام باطل و مردود ہے۔

معرض نے اصل میں باغ ندک کی طرف اشارہ کیا ہے جو کہ مال فیضی تھا۔ اور مال فیضی کے مصارف قرآن مجید میں سورۃ حشر میں مذکور و مرقوم ہیں۔ یہ جائیدادیں حضور اور سرکار بن ابی طالب کی تحریک میں تھیں کسی بھی مسلمان مجاہد کا اس میں مھین حصہ نہ تھا۔ حضور اقدس بن ابی طالب اسے سرف اپنی صوابیدید پر مذکور بالامصارف جو سورۃ حشر میں مرقوم ہیں کی بیشی سے کھایا جا اخراج کرتے تھے اور اس سے اپنا اخراج بھی نکالتے تھے اصول کافی میں خود مرقوم امکور

ہے کہ یہ جائیداد پیغمبر کے بعد اس کے جانشین کی تحویل میں چلی جاتی ہے۔ اور وہ اپنی صوابدید کے مطابق عمل و تصرف کرتا ہے۔ اور اس میں سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے وہی طریقہ اختیار کیا جو سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا۔ شیعہ کہتے ہیں کہ باغ نذر رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو ہبہ کر دیا تھا اور آپ کا اس پر قبضہ تھا۔ ہم کہتے ہیں کہ اگر ایسا ہی ہے جیسا تم بیان کرتے ہو تو سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو وراثت کا دعویٰ کرنے کی ضرورت ہی نہ تھی۔ جو اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ یہ ساری کہانی ہی من گھڑت ہے۔ قرآن مجید نے سورۃ حشر میں مال حسن فی کے مصارف یہ بیان کیے ہیں وہ اللہ کا اور رسول کا قرابت داروں کا یقینوں مسکینوں مسافروں کا۔ تو جب اس کے مصارف قرآن مجید سے ثابت ہو گئے تو شیعہ کا دعویٰ ہی باطل ہو گیا۔ پھر سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا اور سرکار اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے زہد و تقویٰ پر سینکڑوں دلائل قائم ہیں۔ خود سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا نے گھریلو خدمت کیلئے خادم مانگا۔ مگر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے سب لوگوں میں تقسیم کے باوجود سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو نہ دیا۔

(بخاری ۱/۲۳۹، مسن لامعشرۃ الفقیر ۱/۲۱۱، ابو داود ۲/۴۷)

جب غلام نہ دیا تو پورا باغ کیسے دے دیا۔ لہذا شیعہ کا استدلال باطل ہے۔ رہا پیغمبر کا ترک صدقہ ہونا اور مالی ترک نہ ہونا یہ تو مسلمہ امر ہے۔ جو کتب سُنی و شیعہ دونوں سے ثابت ہے۔ بلکہ صراحت نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو اپنی وراثت کی خبر دی۔ ایام علاالت میں سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوئیں تو عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ میرے دو صاحبزادے حسن حسین رضی اللہ عنہما ہیں ان کو اپنی وراثت دے جائیں۔ تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حسن رضی اللہ عنہ کی میراث میری بیت در عب ہے اور حسین رضی اللہ عنہ کیلئے میری بہادری ہے۔ (نصال ابن ابی یوسف ۳۹۹)

پھر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میر اور شہزادینا ترکیم ہوں گے نہ دراہم میری بیویوں کے خرچ اور خادموں کے نفقة سے جو بنچے وہ صدقہ ہو گا۔

(ابوداود ۲/۵۱، بخاری ۱/۲۷، مسلم ۲/۹۰)

یہ روایت متعدد صحابہ کرام سے مروی ہے جن میں حضرت ابن عمر، سرکار عثمان، عبد الرحمن بن عوف، سعد بن ابی وقاص، زید بن عوام، سرکار عباس جنہیں شامی شاہی ہیں سرپھر ارشاد فرمایا کہ پیشک علماء انبیاء کرام نبی مسیح کے وارث ہیں پیشک انبیاء نہ دینار کے وارث میں بناتے ہیں نہ درہم کے وہ تو صرف علم کا وارث بناتے ہیں۔ (رواہ ابو داؤد و اتر ترمذی و ابن ماجہ محدث مسندہ امامی ۲/۲۷۷) مزید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہم وارث کسی کو نہیں بنائے کہ جو چھوڑ جاتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے سرکار فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی اس روایت کی سرکار علی اور سرکار عباس فیض ہوتا ہے بھی تصدیق کی۔ (بخاری ۵۵۷/۲)

ابن کثیر نے وسی صحابہ نے بھی روایت مروی بتلائی ہے۔ (البداية والنهاية ۵/۲۸۷) امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ علماء انبیاء کے وارث ہیں اور انبیاء و اورث نہیں ہوتے درہم و دینار کے بلکہ وہ مالک ہوتے ہیں اپنی احادیث کے۔ (اصول کافی ۱/۳۲۷ و ترک الاستاذ صفحہ ۳۷۷)

سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا بھی اسی طرح فرمان منقول ہے من لا يحضره الفقيه۔

(۲۳۶/۲)

جب دلائل قاہرہ سے ثابت ہو گیا تو یہ روایت صحیح ہے۔ تو مفترض کا سوال ہی عبشا ثابت ہوا، از واج و دیگر اہل بیت کے لیے خرچ کا استثناء تو حدیث سے مذکور ہو چکا ہے۔ پھر اگر یہ ظلم ہی ہوا۔ نعوذ باللہ تو سرکار علی رضی اللہ عنہ اپنے دوز میں اسے اہل بیت کے نام الات کر دیتے پھر اس سوال کے جواب میں سرکار علی رضی اللہ عنہ نے خود فرمایا کہ مجھے اس کام سے حیا آتی ہے جو سرکار ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم نہ کیا۔ (شرح نجی البلاغ امام ابی حمید ۲/۱۶)

سرکار امام باقر نے قسم اٹھا کر فرمایا کہ باغ فدک کے مسئلہ میں ہم سے ظلم نہ ہوا، سرکار ابو بکر رضی اللہ عنہ نے رائی کے داد کے برابر بھی ظلم نہ کیا۔ (ابن ابی حمید ۲/۸۲)

غور کیجئے کہ باغ فدک مسئلہ جس انداز میں شیعہ پیش کرتے ہیں کہ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا نے ابو بکر رضی اللہ عنہ سے حق مانگا انہوں نے دھکے دیئے حضرت عمر رضی اللہ عنہ سوالات ماری گھر

اگ لگادی وغیرہ۔ نعوذ بالله من ذلك۔

یہ اہل بیت کی صریح توہین نہیں ہے تو کیا ہے۔ پھر یہ سرکار علی ہاشمؑ کی غیرت کو لکارنا نہیں ہے، تو کیا ہے۔ بلکہ کتب شیعہ میں یہاں تک مرقوم ہے سرکار فاطمہؑ نے اس مسئلہ میں سرکار علی ہاشمؑ کو خخت الفاظ میں ڈالنا۔ اب تم رحم مادر میں بچے کی طرح گھر میں چھپ گئے ہو وغیرہ۔ (حق ایعین 105)

یہ وہ امور ہیں جو شیعہ کے گستاخ اہل بیت ہونے کو کافی و شافی ہیں، ہم نے لانورث روایت کی شفاقت و تخریج فریقین کی کتب سے یہاں کہ دی ہے۔ اور مفترض کے سوال میں مذکور از واجح و دیگر اہل بیت کے خرچ کا استثناء بھی حدیث کے صریح الفاظ میں دکھارا دیا ہے۔

11۔ یہ آیت کریمہ حضرات صحابہ کرام ہیں کے ان وقائع کو شامل نہیں ہے۔ اولاً، اگر ان کو اس میں شامل مانا جائے، تو قرآن مجید کی بیشمار آیات سے تعارض اور مخالفت لازم آتی ہے۔ جن میں حضرات صحابہ کرام ہیں کو مقبول الایمان اور جنتی اور رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ کی بشارات دی گئی ہیں۔ لہذا اس آیت کریمہ کی تاویل و توجیہ آسان ہے اور سینکڑوں محکم آیات سے اعراض خالص گمراہی و بے دینی ہے۔ لہذا اس آیت سے ان آیات کیشہ کے معارض استدلال باطل ہوا۔

ثانیاً آیت مذکورہ کی شرائط و قوائیں صحابہ کرام ہیں پر صادق نہیں آسکتیں۔ اہل نہروان میں بالاتفاق ایمان کی شرط نہیں تھی اہل جمل کے ساتھ معرکہ میں تصد و ارادہ نہ تھا۔ اس کا ثبوت و ذکر آگے آئے گا، اہل صفين میں گوایمان کامل اور فی الجملہ تصد و تحد پایا گیا مگر وہ تاویل پر مبنی تھا۔ سورہ حجرات کی آیت میں تاویلًا تعالیٰ کا جواز موجود ہے۔ اور اس کے ساتھ ہی سرکار حضرت علی الرضا ہیں کا نجح البلاغہ میں اہل صفين کے متعلق فیصلہ تو ان کو قطی مومن اور مسلمان بتلاتا ہے۔ اور ان کی تتفیص شان سے روکتا ہے۔ اس اعتبار سے سرکار علی ہاشمؑ کے نزدیک بھی یہ آیت اہل صفين کو شامل نہ ہی۔

ثالثاً صحابہ کرام ہیں میں نیک نیتی سے تعالیٰ ہو گیا آیت میں قتل پر وعید ہے۔ قتل و

قال میں فرق نہ کرنا بے انصافی ہے۔

اب ہم ان کی کتب شیعہ سے اس سوال کا ا Razai جواب نقل کرتے ہیں۔ مفترض کا یہ فتویٰ بالا خود سرکار علی المرتضیؑ پر فتح آتا ہے۔ اس لیے کہ سرکار علیؑ اشجع الناس اور شیر جنگ تھے۔ ان جنگوں میں سفک و عار سرکار علی المرتضیؑ کے لشکر سے ہوا۔ خود سرکار علی اس کی ذمہ داری اپنے سر لیتے ہیں۔ زرین جیش کہتے ہیں کہ میں نے حضرت علی المرتضیؑ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے شاکر میں نے ہی فتنہ کی آنکھ چھوڑی ہے۔ اگر میں نہ ہوتا تو شاہیں نہ ہوں اور قتل ہوتے اور نہ جمل والے۔ (کشف الغمہ صفحہ ۳۳۳)

اہل نہروان بھی بظاہر قوم کفار نہ تھی اور نہ ہی سرکار امیر معاویہؑ کے ساتھی تھے۔ بلکہ وہ حضرت علی المرتضیؑ کے شیعہ تھے۔ جن کے ہاں امامت منصوص من اللہ تھی۔ اور اس کے بارے شوراہی کے فیصلوں کو باطل جانتے تھے۔ کشف الغمہ میں ہے کہ جب حضرت علیؑ کے اصحاب (شیعہ) میں سے ۲۰۰ کی جماعت الگ ہو گئی۔ جو بڑے نیک اور عبادت گزار تھے۔ انہوں نے کوفہ سے نکل کر حضرت علیؑ کی محلی مختلف شروع کر دی وہ کہتے تھے کہ فیصلہ تو اللہ کا مانا جاتا ہے جو بندے خدا کی نافرمانی کریں ان کی اطاعت کیسی ان کے ساتھ مزید آٹھ ہزار (شیعہ) مل گئے اور یہ بارہ ہزار ہو گئے۔ (کشف الغمہ صفحہ ۳۶۷)

ان غدار شیعہ سے سرکار علیؑ کو وہ جنگ کرنا پڑی جس کی خبر سرکار دودھ عالمؑ پر یقین پہلے ارشاد فرمادی تھی کہ اس گروہ کو وہ جماعت قتل کرے گی جو حق کے قریب ہو گی۔ چنانچہ سرکار علیؑ نے ان کو قتل کر کے اللہ کا شکر ادا کیا۔ (دارج طبری ۵/ ۸۹)

اب مفترض کا فتویٰ خود ساختہ خود سرکار علی المرتضیؑ پر لگ رہا ہے۔ بتائیے کیا یہ محبت علیؑ ہے یا دشمنی علی المرتضیؑ ہے۔ اہل جمل کے شہداء کے حوالہ سے یہ بات بنیادی ہے کہ سرکار سیدنا عثمان غنیؑ کی شہادت کے بعد بلوائیوں نے مدینہ منورہ پر قبضہ کر لیا اور اہل اسلام صحابہ کرامؑ سمیت پرستگی شروع کر دی گئی۔ اور بلوائیوں کے اس قبضے کا سرکار علیؑ کو قرار ہے۔ سیدنا عثمانؑ کے قتل کے قصاص کے مطالبے کے

لیے سرکار ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ، حضرت طلحہ و زیر اور دیگر جلیل القدر صحابہ کرام لکھ اور غدار شیعہ نے سرکار علی المرتضی علیہ السلام کو ان کے خلاف ابھارا۔ دونوں فریق آنے سامنے ہو گئے۔ سرکار علی علیہ السلام نے قصاص سے انکاری تھے اور نہ ہی سرکار ام المومنین علیہ السلام وغیرہ صحابہ کرام سرکار علی علیہ السلام کے باعی و مخالف بلکہ وہ تو فراہمی لشکر سے سرکار علی علیہ السلام کی قصاص کے سلسلے میں معاونت کرنا چاہتے تھے چنانچہ مصالحت کی بات چیت کمل ہو گئی۔ اُم المومنین حضرت عائشہ صدیقہ علیہ السلام نے سرکار حضرت علی علیہ السلام کی طرف اپنا قاصد بحیث کرتبا یا کروہ بلاشبہ صلح و اتفاق کے لیے آئی ہیں۔ پس دونوں طرف خوشی کی لہر دوڑ گئی۔ (طریقی ۳۸۹)

پھر سرکار علی المرتضی علیہ السلام نے ایک خطبہ محبت دیا اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی علیہ السلام کے بعد سرکار ابو بکر صدیق علیہ السلام کے خلیفہ ہونے پر پھر خلیفہ حضرت عمر پر پھر حضرت عثمان علیہ السلام پر جمع کر دیا۔ پھر امت میں یہ اختلاف کا حادثہ پیش آیا۔ یہ فتنہ باز (شیعہ) دُنیا کے طالب ہیں اس امت پر اللہ کی نعمت اتفاق پر حسد کرتے ہیں اسلام اور اس کی اصلاحات کو پس پشت ڈال کر دویر جاہلیت میں لانا چاہتے ہیں پھر فرمایا ستو میں کل واپس ہونے والا ہوں تم بھی واپس چلو۔ اور میرے ساتھ ان میں سے کوئی بھی نہ چلے۔ جس نے قتل عثمان علیہ السلام میں مدد کی ہو۔ (طریقی ۳۹۳، الہدایہ والہبیہ ۳۲۹، ابن خلدون ۲/۹۷)

اس خطبہ کے بعد تمام بلوائیوں کے لیڈر جمع ہوئے اور یہ تمام ڈھائی ہزار کے قریب تھے ان میں صحابی کوئی بھی نہ تھا۔ اور کہنے لگے یہ عجیب بات ہے کہ اللہ کی قسم حضرت علی علیہ السلام کی کتاب کو قتل عثمان علیہ السلام کے قصاص کا مطالبہ کرنے والوں سے زیادہ جانتے ہیں۔ اور اس بات پر عمل کرنے کے زیادہ قریب ہیں اور تم حضرت علی علیہ السلام کا خطبہ سن چکے ہو تم دونوں لشکروں کے درمیان ان میں گھل مل کر سو جاؤ، رات میں اٹھ کر تکوار چلانا شروع کر دینا۔ علی علیہ السلام کے لشکری کہیں گے کہ طلحو و زیر علیہ السلام وغیرہم نے غداری کی ہے۔ اور وہ کہیں گے کہ علی علیہ السلام نے غداری کی ہے۔ اور تم اس تدبیر سے قصاص سے بچ جاؤ گے۔ اور مسلمان فتنہ میں بیٹلا ہو جائیں گے جو تمہارا مقصود ہے۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ سرکار علی علیہ السلام اور سرکار ام

امم میں عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے بہت زوکنے کی کوشش کی۔ مگر اس کی روک قائم نہ ہو سکی اس لیے کہ ہر فریق سے گمان کر رہا تھا کہ دوسرے نے بد عہدی کی ہے۔ اس صورت حال میں ان تمام تر امور کی ذمہ داری ان بلوایوں پر عائد ہوتی ہے۔ جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے نام نہاد منتخب (شیعہ) بننے ہوئے تھے تو معرض کا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو اس آیت کا مصدق اعلیٰ تھا اس کی خباثت ہے۔ پھر سرکار علی رضی اللہ عنہ کے سامنے کسی نے ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں بکواس کی تو سرکار علی نے فرمایا کہ ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا مومنوں کی ماں ہیں اور تم اپنی ماں کے بارے بکواس کرتے ہو تو جو بکواس کرے گا اس نے ضرور کفر کیا ہے۔ (مناقب ابن شہر آشوب ۲/۲)

کیا سرکار حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ اس آیت کے مصدق سے بے خبر تھے اور تمہیں صد یوں بعد اس کی خبر ہو گئی۔

اہل صفين کا معاملہ بھی اس کے قریب ہی ہے۔ اس میں بھی مصالحت کی پیشکار کو ششیں کی گئیں مگر سبایوں کی سازشوں کی وجہ سے حالات شگین تر ہوتے گئے اور یہ جنگ صفين کی صورت اختیار کر گیا اس کی بنیاد بھی وہی ہے جو اہل بیتل کی ہے۔ یعنی قصاص کا مطالبہ، مگر اس سے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو ان تمام مقتولین کے قتل کا ذمہ دار تھا اور آیت مذکورہ کا مصدق بتانا معرض کی خباثت ہے۔ پوری امت مسئلہ خود سرور کائنات علی رضی اللہ عنہ سرکار علی المرتضی سرکار امام حسن رضی اللہ عنہ تو اس کا مصدق سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو نہیں تھہراتے ہیں۔ ہم پوچھتے ہیں اگر تمہارے خذلیک سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ ہی اس آیت کے مصدق ہیں تو سرکار علی رضی اللہ عنہ اس جنگ کے بعد سرکار معاویہ رضی اللہ عنہ کو اپنے بھائی قرار دے کر ان سے صلح کرنا اور سیدنا امام حسن و حسین کا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کرنا ان کو حکومت دینا کیا یہ ظاہر کرتا ہے کہ ایک ابدی جہنمی سے سرکار حسین کریمین رضی اللہ عنہا نے بیعت کی۔ نعمود باللہ من ذلك۔

تمہارے اس خبیث استدلال و فکری سے سرکار علی اور سرکار امام حسن و امام حسین

اللَّٰهُمَّ بِمَنْفَعِكَ نَسِّيْسِ رَبِّيْتَنِيْ - پھر کیا اپدی جہنمی کے لیے حضور سرور کائنات ملائیلہ و عالمیں فرماتے رہے۔ نعوذ باللّٰہ۔

حالانکہ اس پر امت کا اتفاق ہے کہ حضور مسیح یا مسیح کی دعائے رحمت یقیناً مستجاب ہے۔ ان مقتولین کے قتل کے ذمہ دار سرکار معاویہ ہلی قبیلہ نہیں بلکہ قاتلین عثمان غنی ہلی قبیلہ ہیں۔ ہاں سیدنا معاویہ ہلی قبیلہ کا سرکار علی ہلی قبیلہ کے مقابلے میں آنا اجتہادی خطہ ہے۔ اس کو ایمان و کفر کی لڑائی سمجھنا بے دوقینی اور جھالت ہے۔ خود سیدنا علی المرتضی ہلی قبیلہ نے اس کا فصل فرمایا کہ میر اور معاویہ ہلی قبیلہ کا رب ایک، نبی ایک، اسلام کی دعوت ایک۔ ہم ان پر اللہ پر ایمان اور نبی کریم کی تقدیم میں کی ورزی دعویٰ کا دعویٰ ہرگز نہیں کرتے اور نہ ہی وہ یہ دعویٰ کرتے ہیں۔ ہمارا اختلاف خون عثمان غنی میں ہے حالانکہ ہم اس سے بری ہیں۔ (فتح البلاغہ/۲/۲۳۷)

نیز حضرت علی صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے ان حضرات (جبل و صفیہ) کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ ان کی طرف کفر و شرک کی نسبت نہ کرو اس لیے کہ وہ ہمارے بھائی ہیں جنہوں نے ہمارے ساتھ بغاوت کی ہے۔ (مصنف این ابی شیبہ ۱/۷۰۷، سنن کبریٰ ۲/۲۸، تفسیر قرطبی ۲۲۲/۱۶) یہی روایت شیعہ کی معترکتاب قرب الانسان صفحہ ۲۵۵ پر ہے۔ مزید ارشاد فرمایا کہ ہم ایک دوسرے کی تکفیر نہیں کرتے۔ ہم دونوں اپنے آپ کو حق پر تصور کرتے ہیں۔

(فرب الـ ٢٥ صفحه)

مزید یہ کہ سرکار علی ہمیشہ ان پر کفر کا اطلاق درست نہیں مانتے۔ پکا مون ہونا فرماتے ہیں۔ (جن عساکر / ۲۳۰، لستہ اللہ ای سفر ۲۲۵)

اب معرض گوسچنا چاہیے کہ اس کے اس خبیث استدلال اور فتویٰ کے ذمہ دار سرکار علی بنیتے ہیں۔ پھر سرکار علی بنیتے نے دونوں طرف کے مقتولین کو حنفی قرار دے دیا۔

(جع از واندھ/۲۵۱)

اب مفترض بتائے کہ اس آیت کا مصدق اُن کوں ہے۔ اس کی خبیث سوچ کے مطابق تو اس کے فتویٰ سے سرکار علی ہنفی بھی نہیں بچتے۔ پھر سرکار امام حسن و امام حسین ہنفیوں نے سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کی ہے۔ اس کو خود شیعہ کا بُرَنے بھی بیان کیا ہے۔

(دیکھئے: اپناء معرفۃ الرجال، المرکوز، راجل کش، ۲۲۵، جامع الحجۃ، صفحہ ۲۶۰)

مفترض کے اس خبیث استدلال سے سرکار حسین کریمین ہنفی بھی حفظ نہیں رہتے۔ معلوم ہوا، مفترض اہل بیت کا محبت یقیناً نہیں بلکہ دشمن ہے۔

12- یہ بات درست ہے کہ رسول اقدس ﷺ کی حیات طیبہ ظاہری میں بعض منافقین موجود تھے۔ مگر وہ حضرات صحابہ کرام ہنفیوں کی تعداد کے مقابلے میں ایک فیصد بھی نہ تھے ان کو کثرت بتلانا نزدیک دھوکہ دہی ہے۔ صحابہ کرام کی مختلف غزوات میں تعداد بڑھتی گئی حتیٰ کہ غزوہ تبوک میں ۷۰۰۰۰ ہزار صحابہ کرام ہنفیوں تھے۔ اور جنہی الوداع میں ایک لاکھ سے بھی زائد حضرات صحابہ کرام ہنفیوں موجود تھے اس کو شیعہ عالم نور اللہ شوستری نے مجلس المؤمنین صفحہ ۱۵۳ پر تسلیم کیا ہے۔ جبکہ منافقین کی تعداد تین سے چار سو تک مذکور ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ان منافقین کی خوب نہ مرت فرمائی ہے۔ اور ان کی خباثت کی ناقاب کشاںی فرمائی ہے۔ اور پھر سرکار دو عالم ﷺ نے بھرے جمع میں ان کو اہل اسلام سے جدا کر کے دفع کر دیا۔ ان کی اس ذلت و رسولی سے وہ اہل اسلام سے جدا ہو گئے۔ اور اسی طرح یہ لوگ معدوم ہو گئے۔ کچھ جو بچے وہ منکرین زکوٰۃ وغیرہ کی صورت میں سرکار صدیق اکبر ﷺ کے دور مبارک میں مقتول ہو کر واصل جہنم ہو گئے۔ اس لیے حضور اقدس ﷺ کے وصال باکمال کے موقع پر وہ باقا مددہ گردپ کی شکل میں تو موجود ہی نہ تھے اور نہ ہی اہل اسلام سے ان کا کوئی تعلق تھا جو گردپ کی صورت میں کسی سے الحاق کرتے۔ اور نہ ہی انفرادی صورت میں کوئی تعلق پیدا کرتے یا کسی صورت میں حضرات صحابہ کرام ہنفیوں میں شمولیت کرتے۔ یہ کیسے ممکن تھا۔ اس لیے کہ ان کے نفاق و خباثت کا اظہار تو ہو چکا تھا۔ جس کی وجہ سے خدا اور رسول نے ان کو مردود بارگاہ کر دیا تھا۔

ہر رسول اکرم ﷺ کے وصال باکمال کے بعد بنی ہاشم کو حکومت کے مقابل پارٹی لہنا بدترین جھوٹ ہے۔ جب بنی ہاشم کے سردار سرکار علی بن ابی طہوانے سرکار صدیق اکبر ﷺ کی بیعت کر لی۔ تو سب بنی ہاشم نے بیعت صدیقی کر لی تھی۔ اور یہ بیعت صدیقی تو ان حضرات اہل بیت کی شیعہ کو بھی سلم ہے۔ خواہ تقدیم ہی ہو۔

(دیکھئے: روضہ کافی صفحہ ۱۱۵، احتجاج طبری / ۱۰۸، اصول یکانی / ۲۲۶)

تو بنی ہاشم مستقیٰ نہ رہے اور نہ الگ رہے۔ فوراً اللہ شوستری نے سرکار علی بن ابی طہوانے سمیت سب بنی ہاشم کا بیعت صدیقی تقدیم کر لیتا بیان کیا ہے۔  
حضرت امیر و سارے بنی ہاشم از روئے اکراہ ابابی بکر بظاہر بیعت کر دند۔

(جیل الموثقین صفحہ ۲۲۷)

اور پھر ان ائمہ اہل بیت کی ظاہری موافقت اور اندر وطنی منافقت نوуз باللہ اسی طرح بیان کرنا شیعہ کا ہی حصہ ہے۔ کسی مسلمان کو یہ جرأت نہیں ہو سکتی۔

ہماری اس گفتگو سے یہ ثابت ہو گیا مذاقین کا معمولی ثولہ رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ ظاہری اور اس کے متعلق ہی خدا ای اطلاعات کے مطابق معدوم اور نیست و نایبود ہو گیا۔ اس گروہ کو حضرات صحابہ کرام ﷺ پر مطبق کرنا شیعہ کی خباثت کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ اس لیے کہ مذاقین کو رسول اکرم ﷺ نے نام لے کر مسجد سے نکالا اور کسی ضعیف روایت سے بھی ان حضرات صحابہ کرام ﷺ کو نام لے کر کالانا ثابت نہیں ہے۔ پھر سرکار علی بن ابی طہوانے کا ان کی مدح و تعریف کرنا ان کے مشیر بنی اان کی اقتداء میں نمازیں ادا کرنا ان سے رشتہ داری کرنا اس امر کی واضح دلیل ہے کہ حضرات صحابہ کرام ﷺ کا مل الایمان اور جمیع ہیں۔ اس کے خلاف نظریہ رکھنے والا یقیناً خود جنمی ہے۔ اور اہل بیت کا دشمن ہے ہم بطور نہ صونہ صرف ایک ارشاد عالی سرکار علی بن ابی طہوانے کا نقل کر رہے ہیں۔ سرکار علی نے ارشاد فرمایا کہ اے مسلمانو! میں تمہیں خوبی اکرم ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ کے بارے میں وصیت کرتا ہوں کہ انہیں نہ رانہ کہو۔ اس لیے کہ انہوں نے حضور اکرم ﷺ کے بعد کوئی کام خلاف اسلام نہیں

کیا۔ اور نہ ایسا کرنے والوں کو دوست بنایا۔ اور نہ پناہ دی ہے نبی اکرم ﷺ نے بھی ان کے متعلق بھی یہی وصیت فرمائی ہے۔ (بخار الانوار ۲۲/۳۰۶)

اور خود سرور کائنات ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ میرے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم روشن ستاروں کی طرح ہیں جس کی بھی پیروی کرو گے ہدایت پا جاؤ گے۔ میرے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اختلاف تمہارے لیے رحمت ہے۔

(بخار الانوار ۲۲/۳۰۷، میون الانبار ۷/۵، انوار النہایہ ۱۰۰، معنی الانبار صفحہ ۱۵۶)

اب محتضر کو خود سوچنا چاہیے کہ ان صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر طعن درحقیقت خود سرکار علی رضی اللہ عنہ پر طعن ہے۔

13- محتضر کے بقول سرکار سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سیمیت خلفاء ثلاثہ کی خلافت قرآن و حدیث سے ثابت نہیں ہے محتضر کا یہ کہنا غلط باطل و مردود ہے۔ اس لیے کہ ان کی خلافت کے لیے قرآن و حدیث میں متعدد اشارے موجود ہیں اور قطعیت کے ساتھ ان کی خلافت منصوص من اللہ ہونے کا تو ہمارا دعویٰ ہی نہیں ہے بلکہ یہ دعویٰ شیعہ کا سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کے خلیفہ بلا فصل ہونے کا منصوص من اللہ کا ہے۔ تو یہ ثبوت تو ان کے ذمے ہے ہم اپنے دلائل تو قرآن و حدیث سے ابھی نقل کریں گے۔ اولاً تو اس کا اجماع کو معمولی سمجھنا بالکل اس کی جہالت و حماقت کا منہ بولتا شوت ہے اس لیے کہ اس کا ثبوت تو قرآن مجید میں بھی موجود ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَمَنْ يَشَاقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لِهِ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ

الْمُوْمِنِينَ نَوْلَهُ مَا تَوَلَّٰ وَنَصْلُهُ جَهَنَّمُ وَسَاعَتُ مَصِيرُهُ (پ ۵ سورۃ النساء)

دخول جہنم کے لیے صرف خلافت رسول ہی کافی تھی، مگر پھر بھی رب تعالیٰ نے مومنین کے راستے کے غیر کاذک کیا ہے۔ اس لیے کہ سبیل المومنین اتباع نبوی سے جدا نہیں ہے۔ جب اتباع نبوی سے یہ مومنین کا اجماع جدا نہیں ہے تو خلفاء ثلاثہ کی خلافت کیسے مستثنی ہو گئی۔ خلفاء ثلاثہ کی خلافت پر اس آیت کریمہ میں اشارہ موجود ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنَوْا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلَاحَ لِيُسْتَخْلَفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلِيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَى لَهُمْ وَلِيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا۔ (پ ۱۸ سورہ نور)

اس آیت کریمہ میں خلفاء راشدین کی خلافت کی طرف اشارہ موجود ہے اور جن امور کو ان کی بطور عدالت بیان کیا ہے وہ ان کے ادوار میں کما حقة موجود ہیں اس پر ہم کتب شیعہ سے بھی دلائل پیش کر سکتے ہیں خوف طوالت کی وجہ سے ترک کر رہے ہیں۔ اس کے علاوہ بھی دیگر آیات اس کے ثبوت پر موجود ہیں۔ صرف اختصار مانع ہے۔ اب ہم خلفاء ثلثہ کی خلافت پر سروکاریات میں صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کی چند احادیث میں سے نقل کر رہے ہیں۔

1- حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے ارشاد فرمایا کہ ہر بُنیٰ کے لیے دو وزیر آسمان والوں میں سے اور دو وزیر زمین والوں میں سے ہوتے ہیں آسمان والوں میں میرے دو وزیر جبراہیل و میکائیل صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان ہیں زمین والوں میں میرے دو وزیر ابو بکر و عمر صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان ہیں۔

(جامع ترمذی ۲/۲۰۹، مکملہ المصالح ص ۵۶۰، مصالح النہی ۲/۱۶۳، متدرب للحاکم ۲/۲۶۰، متدرب ابن الجعفر ۱/۲۹۸، الفردوس ۱/۱۳۸۲، ابن عدی ۲/۵۱۷)

2- حضرت حذیفہ رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے ارشاد فرمایا:

اقْتَدُوا بِاللَّذِينَ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ۔

”تَمَّ مِيرَے بَعْدِ ابْوِ بَكْرٍ وَعُمَرٍ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کی اقْتَدَاءَ كُرَنَا“۔

(مکملہ المصالح ص ۵۶۰، مصالح النہی ۲/۱۶۲، جامع ترمذی ۲/۷۷، سنن ابن ماجہ ص ۱۰۰، متدرب ۳/۲۹۰، جمیع

ابن حبان ۱۰/۱۵، مسند امام احمد ۵/۳۸۲)

3- حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے ارشاد فرمایا کہ گز شتر رات ایک آدمی کو خواب دکھایا گیا کہ ابو بکر رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کے ساتھ مسلک کر دیا گیا اور ابو بکر رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان کو عمر رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان کو عمر رضی اللہ علیہ و آله و سلیمان کے ساتھ۔

حضرت چابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس سے اٹھے تو ہم نے کہا کہ اس نیک آدمی سے مراد تو خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ہی ہیں اور ان کو اس ذمہ داری کو سنبھالنا ہے۔ جس کے لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو مجموعہ فرمایا اللہ تعالیٰ نے۔

(سنن ابو داؤد ۲/۲۸۸، مسند احمد امام ۲/۲۵۵، ابن حبان ۱۵/۲۳۳، محدث رک ۳/۱۰۹، السنۃ لابن الہبی ۲/۵۳۷)

3۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ سے ارشاد فرمایا: اے عثمان رضی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک قیص (خلافت) پہننا گا۔ اگر لوگ و فی روایۃ من افیقین اس کو اتارنا چاہیں تو اسے مت اٹارتا۔

(جامع ترمذی ۲/۲۱۰، مسند احمد امام ۱/۱۳۶، ابن حبان ۱۵/۲۳۶، ابی شیبہ ۷/۵۱۵، موارد الظرائن ۱/۵۳۹، محدث رک ۳/۱۰۶، السنۃ ۲/۵۲۲)

اب کتب شیعہ سے چند احادیث پیش خدمت ہیں:

1۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ بے شک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے مجلس میں آنے کے وقت فرمایا کہ انہیں اندر آنے کی اور جنت اور میرے بعد خلافت کی بشارت دے دو۔ اور عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو بھی جنت اور ابو بکر رضی اللہ عنہ کے بعد خلافت کی بشارت دے دو۔ (تیجیں اثنانی ۳/۳۹)

2۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ام المؤمنین حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا سے ارشاد فرمایا کہ بے شک ابو بکر رضی اللہ عنہ میرے بعد خلیفہ ہوں گے۔ اس کے بعد تیرے والد عمر رضی اللہ عنہ۔

(تفسیر قمی ۲/۳۷۶، تفسیر صافی ۲/۱۶)

3۔ میرے بعد سلطنت کے مالک والی ابو بکر رضی اللہ عنہ اس کے بعد تیرے باپ حضرت عمر رضی اللہ عنہ۔ (مجموع البیان ۱/۳۱۲)

4۔ تفسیر منج الصادقین میں اس کے بعد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت کا تذکرہ فرمایا۔

(تفسیر منج الصادقین)

5۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال باکمال کے بعد مسجد نبوی میں سرکار علی الرقیب رضی اللہ عنہ تشریف لائے تو مجمع عام میں فرمایا کہ گواہ ہو جاؤ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خلیفہ حضرت

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو ہتایا ہے۔ (تفسیر صافی ۲/۲، جمی ۲۰۱/۲)

اس پر اجماع تو خود مفترض کو بھی تسلیم ہے۔ اور اجماع کے بارے سرکار علی المرتضی کا فرمان سن لو۔ نجی البلاعہ میں ہے کہ سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ سوادِ اعظم کا دامن پکڑ لو۔ اس لیے کہ اللہ کا دستِ قدرت جماعت پر ہوتا ہے۔ علیحدگی اور تفرقہ بازی سے بچو، اس لیے کہ جماعت سے الگ شیطان کا شکار ہے۔ جیسے ریوڑ سے الگ بکری بھیڑیے کا شکار بن جاتی ہے۔ (نجی البلاعہ ص ۲۶۱)

معلوم ہوا، خلافت ملاش خلفاء کا انکار مفترض کی خباثت ہے اور سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے اس کا دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ حق پر مذہب اہل سنت ہی ہے۔

14۔ یہ سوال نمبر ۱۱ کا ہی چہ بہے وہاں اس کی بحث تفصیل سے گزر چکی ہے۔ از راہِ انصاف فیصلہ کیجئے کیا ان حضرات کی طرف سے علی الاعلان خلیفہ وقت کی مخالفت ہوئی یا خلیفہ برحق سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے باغی قاتلوں سے تھا ص کا جائز اور آئینی مطالیہ تھا۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے اس موقف کو خود فور اللہ شوستری شیخہ نے مجالس المؤمنین میں ۱/۲۲۶ پر بیان کیا ہے۔ اس میں حضرت طلحہ وزیر رضی اللہ عنہ کے اسی موقف پر اہل بصرہ کی ایک بڑی جماعت کا آپ کے ساتھ ہونا بیان کیا ہے۔ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا موقف بھی بار لائل بیان کیا جا چکا ہے۔ نجی البلاعہ کے حوالہ سے سرکار علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو تھا ص عثمان غنی رضی اللہ عنہ کو واجب جانا اور اپنے اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے اختلاف کو صرف دم عثمان رضی اللہ عنہ میں محصر کر دینا بیان ہو چکا ہے۔ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس اختلاف کو دم عثمان رضی اللہ عنہ میں محصر ہونا حقِ الحقین میں بھی مرقوم ہے، گویا سرکار امیر معاویہ رضی اللہ عنہ خلافت مولا علی رضی اللہ عنہ کے انکاری نہ تھے۔ بلکہ آپ کے ماتحت امیر رہنا اور بیعت کرنا چاہتے تھے مگر ان کو تو مجبوراً اپنے دفاع کے لیے میدان میں آن پڑا۔

خلیفہ کی مخالفت کا اعتراض اس اعتبار سے بھی باطل و مردود ہے کہ حضرت امیر معاویہ اور حضرت طلحہ حضرت زیر رضی اللہ عنہ خلافت کے تو طالب نہ تھے وہ تو قصاص دم عثمان رضی اللہ عنہ کے

طالب تھے۔ اور یہ صرف ان کا ہی موقف نہ تھا۔ بلکہ مجلس المؤمنین میں مرقوم ہے کہ جنگ صفين میں قریش کے صرف ۵ آدمی تھے۔ حضرت علی الرضا علیہ السلام کے ساتھ۔ اور قریش کے ۱۳ قبیلے میں اپنے افراد خانہ دامیاب حضرت امیر معاویہ علیہ السلام کے ساتھ تھے۔ (مجلس المؤمنین ۲۲۲)

اس لیے یہ حضرات سرکار علی الرضا علیہ السلام کی خلافت کے مخالفین کے زمرة میں ہرگز نہیں آتے اور نہ ہی حضرت علی الرضا علیہ السلام نے ان کو اپنا مخالف و دشمن مانا۔ ہاں قصاص عثمان علیہ السلام کے طریق کار میں اختلاف ضرور تھا۔ جو غلط ہبھی اور اجتہادی اختلاف پر ہتھی ہے۔ ایسے اختلاف پر گو جنگ کی نوبت ہی کیوں نہ آ جائے۔ اسے خلیفہ کی مخالفت اور دشمنی قرار دینا غلط ہے۔ میکی وجہ ہے کہ ان کو سرکار علی الرضا علیہ السلام اپنا بھائی قرار دے رہے ہیں جو والہ جات گزر چکے ہیں۔ مثلاً حضرت موسی علیہ السلام نے حضرت ہارون علیہ السلام اپنے بھائی کے اس خیال پر سراور داڑھی پکڑی اور زد دو کوب کرنا چاہا۔ (القرآن)

ایک اسرائیلی کی مدد کے سلسلہ میں حضرت موسی علیہ السلام نے ایک قبٹی کو بطور تنہیہ ایک مُکام را۔ وہ مر گیا۔ دوسرے دن اسی اسرائیلی نے اپنی مدد کے لیے بلا یا تو اس کو آپ نے لغوی میں کھلا گراہ قرار دیا۔ (القرآن پ ۲۰)

پھر سیدنا امام حسن مجتبی علیہ السلام کے حضرت امیر معاویہ علیہ السلام کی بیعت کرنے پر آپ کے شیخوں نے آپ کو نذر المؤمنین وغیرہ الفاظ بد سے یاد کیا۔ جلاء العین وغیرہ میں صراحة مرقوم ہے۔ مگر وہ تو امام حسن مجتبی علیہ السلام کے دشمن نہ تسلیم کیے گئے۔ آخر کیوں؟ سفیان بن یعنی یہ الفاظ کہنے والا تھا۔ مگر وہ تو حردود نہ ہوا۔ خلیفہ کی مخالفت کا اڑاں اس کے سر نہ تھوپا گیا۔ اگر ان اختلافات میں ان حضرات پر کفر کا قتوی نہیں لگ سکتا تو یہ حضرات جمل و صفين کیوں معتوب ہیں؟ لہذا خلیفہ رسول کی مخالفت کی سزا کا سوال ہی عبیث ہے۔ یہاں اس کا اطلاق ہی نہیں ہے۔ اور اگر بفرض غلط خلیفہ رسول کی مخالفت ہی ہے۔ اور اس کی جو سزا تم اپنے گمان میں رکھے ہوئے ہو حضرت علی الرضا علیہ السلام کا ان کو اپنا بھائی کہنا قرب الائنداد سرکار حسین کریمین علیہ السلام کا انہی امیر معاویہ علیہ السلام کی بیعت کرنا۔ (جلاء العین، رجال کشی)

ان حضرات کے بیعت کرنے پر کیا فتویٰ ہے کہ جنہوں نے خلیفہ رسول کی مخالفت کرنے والوں کو اپنا بھائی کہا اور ان کی بیعت کی، اب شیعہ سوچ کر جواب دیں اور مفترض کو سرکار علی اور حسین کریمین کی تائید کے اس عمل کو پڑھ کر ذوب مرنا چاہیے۔

15- مفترض کے اس سوال کا جواب گزشت اور اس میں سوال نمبر ۱۱-۱۲ میں مرقوم ہو چکا ہے۔ اس پر مزید یہ باتیں قابل تحریر ہیں کہ منطقی اصول کے مطابق تناقض و تضاد کیلئے آٹھے ہوں گا جنماع شرط ہے۔ ان میں ایک جھٹ بھی ہے۔ اگر جہت و حیثیت بدل جائے تو دونوں باتیں صادق ہو سکتی ہیں سرکار حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ عنہ خلافت کاظم و نقش بچانے کے لیے تکوار اٹھاتے ہیں اور بحیثیت خلیفہ سچے ہیں اور حضرات طالبین قصاص انتظام مملکت میں خلل یا خلیفہ کی تبدیلی کے لیے یا اقدام ہیں کرتے۔ بلکہ خلافت کے وقار کو سنبھالنے اور باغیوں سے قصاص لے کر خلافت کو مزید مستحکم کرنے کے لیے ناگزیر یہ راہ اختیار کرتے ہیں جب قاتل کی علت مختلف ہو گئی۔ تو اختلاف علی شیٰ واحد رہا۔ اپنے اپنے موقف میں دونوں سچے ہوئے۔ مفترض کا خیالی دستور انسانی اور اصول فلسفہ باطل ہو گیا۔ ہاں یہ امر اہل سنت میں مسلم ہے کہ ان شا جرات میں سرکار علی المرتضیٰ کا مصیب ہونا بہت ہے۔ مگر دوسرے حضرات کی خطاء اجتہادی تھی۔ مگر ان پر اس وجہ سے طعن جائز نہیں ہے اس لیے کہ خلافت و امارت میں طرفین کا نزاع نہ تھا۔ تو مجہد اگر مصیب ہو تو اس کو دو گناہ جرم لتا ہے۔ اور اگر خطاء اجتہادی اس سے ہو تو اس کو ایک گناہ جرم لتا ہے۔ یہ رسول اقدس ﷺ کا بخاری میں یہ ارشاد مبارک موجود ہے۔ انسان صرف حسن نیت کا مکلف ہے، فکر و عمل میں سہوں نیان سے پاک رہنے کا مکلف نہیں ہے۔ اور شیعہ علماء کے ہاں تو انہیاً کرام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سہوں نیان بھی جائز ہے۔ (تو یہ حضرات تو بعد کی بات ہے)۔ (مجموع البيان پ ۷ صفحہ ۱۲۲)

خطاء اجتہادی پر شفیٰ اور طعن و شیعہ اس بناء پر بھی جائز نہیں ہے۔ شیعہ کے ہاں تو ائمہ معصومین بھی اس سے محفوظ نہ رہے۔ خطاء اجتہادی کے حوالہ سے متعدد مثالیں نقل کی جاسکتی ہیں۔ صرف اختصار مانع ہے۔ رہا قاتل و مقتول دونوں کا جنت میں جانا تو یہ صراحت کے

ساتھ جمل و صفين والوں کے ہارے سرکار علی صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ کا فرمان مجع الزوائد کے حوالہ سے نقل ہو چکا ہے۔ سرکار علی صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ ان کو پکا مومن قرار دیتے ہیں ان کے خلاف گفتگو اور ان پر طعن کو ناجائز فرماتے ہیں۔ ان دلائل کی موجودگی میں ان حضرات پر طعن گویا سرکار علی و حسین کریمین صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ پر طعن ہے۔ ان سے دشمنی درحقیقت اہل بیت سے دشمنی ہے۔ اور بعض اوقات قاتل و مقتول دونوں کا جنت میں داخل ہونا توحیدیت صحیح سے بھی ثابت ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے ارشاد فرمایا۔ اللہ ان دو بندوں پر خوشی کا اطمینان فرماتا ہے کہ ایک دوسرے کو قتل کرتا ہے۔ اور دونوں جنت میں داخل ہوتے ہیں مقتول اللہ کے راستے میں لڑتا ہے اور شہید ہوتا ہے پھر اللہ تعالیٰ قاتل کو قبور اور قبول اسلام کی توفیق دیتا ہے تو وہ بھی اللہ کے راستے میں لڑ کر شہید ہوتا ہے۔

(سن ابن ماجہ صفحہ ۸۲)

معترض کا اعتراض اصولی طور پر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ اور حضرات اہل بیت پر صادق آتا ہے اس لیے کہ سرکار علی صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ ان کو اپنا بھائی قرار دیں ان کے اسلام کی گواہی دیں اور ان سے صلح کریں حضرات حسین کریمین صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ ان سے نذرانے وصول کریں ان کے ہاں رشتہ داریاں کریں ان کی بیعت کریں ان کے اسلام کی گواہی دیں اور آج یہ ان کا نام نہادھب اُنہیں حضرات کے مددوح کی تشییع شان کریں ان کو نہ جانے کن کن الفاظ بد سے یاد کریں۔ تو انصاف سے کہیے کہ اس سے ان اعتراضات کی زد میں یہ حضرات اہل بیت آئے یا نہ آئے۔ معترض کو تو ائمہ اہل بیت کے ان احوال و افعال کو پڑھ کر ڈوب مرتا چاہیے۔

16۔ جلیل القدر ائمہ محمد شین کرام نے اسی قسم کی روایات کو موضوعات میں شارکیا ہے۔ اس لیے معترض نے اس روایت کا حوالہ نہ بتانے میں ہی اپنی عافیت سمجھی۔ حالانکہ اصولی طور پر معترض کو اس روایت محو لہ کا حوالہ دینا چاہیے تھا۔ لیکن چور مال سرو و قہ کا انتہا پتہ کیسے بتا سکتے ہیں۔ احادیث گھرنا اپنے مذہب کے لیے یہ شیعہ کا محبوب مشغله ہے۔ اس کو این ابی حدید شیعی نے تسلیم کیا ہے۔ (شرح نجح البلاعہ ۲/۱۷)

اس فہم کی روایات محوالہ کو ائمہ محدثین کرام نے موضوع قرار دیا ہے۔

(اعلیٰ اعیان ہدایہ سنو ۱۵۸، بلاغی المصورہ ۱/ ۳۲۹)

معترض نے جن الفاظ سے روایت نقل کی ہے کتب حدیث معتبرہ میں تو ہمیں نہیں ملی البتہ شیعہ کی کتاب الروضہ صفحہ ۳۰۵ میں مرفوع کی جگہ امام حنفی صادق رض کے قول کے طور پر موجود ہے مگر اس میں یہ روایت ان الفاظ سے مرقوم ہے۔ اول دن میں ان الفاظ سے نداہوگی جو الفاظ معترض نقل کیے اور آخر دن میں یہ نداہوگی:

الا ان عثمان و شیعہ هم الفائزون۔

خبردار احضرت عثمان رض اور ان کے ساتھی کامیاب ہیں۔ (کتاب الروضہ صفحہ ۳۰۵)  
تو بات واضح ہو گئی کہ اس روایت سے شیعہ کا استدلال باطل و مردود ہے۔ اس لیے کہ اس میں سرکار علی رض کے پیر و کاروں سے مراد بھی اہل سنت ہیں اور اہل سنت کی حقانیت تو خود رسول اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی زیان اطہر سے بحوالہ کتب شیعہ ثابت ہے۔ ملاحظہ کیجئے رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جو شخص محبت اہل بیت آل محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر فوت ہوا وہ سنت جماعت پر فوت ہوا۔ (جامع الاخبار صفحہ ۱۸۹، کشف الغمہ ۱/ ۱۰۷)

جو شخص مذہب اہل سنت پر مرے گا، اس کو قبر کا عذاب نہ ہو گا، اور قیامت کی سختیوں سے محفوظ رہے گا، یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم جو (اہل سنت) جماعت کو دوست رکھے گا، اس کو اللہ تعالیٰ اور تمام فرشتے محبوب رکھیں گے۔ (جامع الاخبار صفحہ ۸۷)

سرکار علی المرتضی خود بھی اہل سنت تھے انہی کو محبوب رکھتے تھے فرماتے ہیں کہ اہل سنت وہ لوگ ہیں جنہوں نے اللہ کریم اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ جو اس نے ہمارے لیے مقرر فرمادیا کو تھا ہما ہوا ہے۔ (الحجاج طرسی ۱/ ۳۹۲-۵)

ان روایات سے اہل سنت ہی کا محبت اہل بیت ہونا اور جنتی حق پر ہونا روزِ روشن کی طرح واضح ہے۔

دوسری طرف ائمہ اہل بیت کی مبارک نظروں میں ان شیعوں کا مقام دیکھ لیں۔ سیدنا

علی المرتضیؑ کا حقیقی محبت تو وہی ہے جو اللہ اور اس کے رسول کی اتباع کرنے والا ہے  
باہی معنی سر کار علیؑ کے عمر بھر تین یا چار شیعہ تھے۔ (روضہ کانی صفحہ ۲۳۷)

باقی تمام جم غیر کوآپ نے وصال سے قبل کفر و نفاق کی سندوے دی امام جعفر صادق  
علیؑ اشنا عشرہ فی الزار کتاب الروضہ ۲۲۲ پر ارشاد فرماتے ہیں سیدنا امام حسن مجتبیؑ نے ان  
شیعوں کے بارے ارشاد فرمایا کہ خدا کی قسم میرے خیال میں امیر معاویہؑ ان لوگوں  
(شیعوں) سے میرے حق میں کہیں بہتر ہیں جو اپنے آپ کو شیعیان علیؑ کہلاتے ہیں اور گمان  
کرتے ہیں حالانکہ انہیں لوگوں نے مجھے قتل کرنا چاہا۔ انہوں نے ہی میر اسامان لونا اور میرا  
مال چھین لیا۔ (نحو اخوارنخ ۲۳/۲۳)

کربلا کے میدان میں سیدنا امام حسینؑ نے فرمایا کہ ہمیں ہمارے شیعوں نے  
ذلیل و رسوایہ کر دیا۔ (تعلیل ایضاً صفحہ ۲۳۷)

امام رضا نے فرمایا کہ اگر ہم شیعوں کی تمیز کے طور پر تعریف کریں تو پھر یہ لوگ ایسے  
ہی ملیں گے کہ زبان سے تو بہت تعریفیں کرتے ہوں گے اور اگر ہم ان کا امتحان لیں تو  
صرف اور صرف مرد ہی نکلیں گے اور اگر ان کا خلاصہ اور نچوڑ کر کے بیان کریں کہ ان کے  
ایک ہزار میں سے ایک بھی خالص نہ ملے یہاں تک فرمایا کہ اپنی نشست گا ہوں پر نکلیے لگا کر  
بیشیں گے اور اپنے کو شیعیان علیؑ کہیں گے۔ (مجموع العارف صفحہ ۲۳۷)

معلوم ہوا کہ نو یو بی شارت جنگی و حق پر ہونے کی اہل سنت کی خود کتب شیعہ میں موجود  
ہے۔ حقیقی حنفی و شافعی ماکلی جنباً بریلوی ہونا اہل سنت ہونے کو مستلزم ہے۔

17۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؑ کے اپنے فرزند دادا حضرت سیدنا عثمان غنیؑ سے خوشنگوار تعلقات تھے آپ کا بھائی محمد بن ابی بکرؑ جب سیدنا عثمانؑ پر تفہید کرتا  
سا ۲۰۰۰ سے نو کمیں تھیں کہ بازا آ جاؤ۔ ایک موضوع روایت کی بناء پر آپؑ کو اس جرم میں  
بیکار نے کی ناپاک کوشش کی جاتی ہے حالانکہ اس واقعہ سے قبل اشرخی نے حضرت  
ماما صدیقہؑ سے سوال کیا کہ اس شخص (حضرت عثمانؑ) کے قتل کے بارے آپ کی

کیا رائے ہے۔ فرمایا معاذ اللہ میں اماموں کے امام کے قتل کا حکم کیسے دے سکتی ہوں۔

(طبقات ابن سعد صفحہ ۳۵۶)

ایک مرتبہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کا ذکر خیر فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ خدا کی قسم میں نے کبھی پسند نہ کیا کہ عثمان رضی اللہ عنہ کی کسی قسم کی بے عزتی ہو اگر کبھی میں نے ایسا پسند کیا ہو، تو ویسی میری بھی ہو۔ خدا کی قسم میں نے کبھی پسند نہیں کیا کہ وہ قتل ہوں۔ اگر (بفرض غلط) کیا ہو تو میں بھی قتل کی جاؤں، اے عبید اللہ ابن عدی رضی اللہ عنہ اس کے بعد تم کو کوئی دھوکہ نہ دے۔ صحابہ کرام کے کاموں کی اس وقت تک تحقیر نہ کی گئی جب تک وہ فرقہ نہ پیدا ہوا۔ جنہوں نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ پر طعن کیا انہوں نے وہ کہا جوان کو نہ کہنا چاہیے تھا، وہ پڑھا ہے جونہ پڑھنا چاہیے تھا۔ (جزء اول اعمال الحجہ صفحہ ۲۷)

علوم ہوا کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کی مخالف کہنا شیعہ کا بدر ترین جھوٹ ہے۔ جو کہ ان کی خباثت کا منہ بولتا شہوت ہے۔ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی جنگ جمل کے متعلق مصالحت حسن نیت اور اصلاحی اقدام پھر بلوایوں کی سازش سے اچاک جنگ کا قصہ (سوال ۱۲ کے جواب میں بالدلائل مذکور ہو چکا ہے) اے دشمنی علی الرضا رضی اللہ عنہ پر محول کرنا بدر ترین بذلی ہے، جو کہ عام مسلمان کے بارے میں بھی حرام ہے۔ صحیح روایات سے ثابت ہے کہ جنگ کے بعد سرکار علی رضی اللہ عنہ اور سرکار سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی ملاقات ہوئی۔ تو ہر ایک نے گریہ وزاری کر کے معدترات اور امر جنگ سے لاطمی ظاہر کی۔ دو اشخاص نے سیدہ ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کے بارے بکواس کی تو سرکار علی رضی اللہ عنہ نے ان کو سو سو ڈرے کی حد لگائی۔ اور ارشاد فرمایا کہ بخدا کر یہ تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی دُنیا و آخرت میں اہلی اور تمہاری ماں ہیں۔ ان سے لغزش ہو گئی، درستہ تم اور ان کے درمیان کوئی خصوصت نہیں ہے۔ سرکار سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے بھی اظہار برأت کرتے ہوئے فرمایا کہ میرے اور علی رضی اللہ عنہ کے درمیان کوئی دشمنی نہیں تھی۔ (کذانی کشف الغمہ صفحہ ۲۱۷)

ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے فضائل علی الرضا رضی اللہ عنہ و مگر اہل بیت کے

مناقب کے متعلق بے شمار روایات مروی ہیں ترمذی میں سرکار علی ہاشمی کی تعریف و توصیف انہی سے مروی ہے اور سیدہ فاطمہ ہاشمی کا جنتی جوانوں کی سردار ہونا بھی بخاری میں انہی سے مروی ہے۔ حضرت علی ہاشمی کا آلی عباد میں داخل ہونا اور اہل بیت ہونا بھی صحیح مسلم میں انہی سے مروی ہے، کی بار ایسا ہوا، کہ مستقی میں سیدہ کی خدمت میں آتے تو ان کو جواب ارشاد فرمائے کہ سرکار علی ہاشمی کی خدمت میں جانے کی ہدایت فرماتی تھیں۔

(مسند احمد جلد ۶/ ۱۵۵)

سرکار علی ہاشمی سفر سے واپس آتے تو اپنے داماد کی خیافت فرماتیں۔ (ایضاً)  
خوارج سے آپ کی مخالفت اور شہادت کا سُن کر حضرت ابن عمر ہاشمی سے فرمایا کہ خدا علی ہاشمی پر اپنی رحمتوں کا نزول فرمائے۔ جب ان کو کوئی بات محبوب ہوتی تو فرماتے: صدق اللہ و رسولہ الہ عراق ان پر جھوٹ باندھتے ہیں۔ (مسند احمد ۱/ ۸۲)

ان میں اختلاف تو صرف قصاص خون عثمان غنی ہاشمی پر ہوا، اس سے دشمنی ثابت کرنا ان شیعوں کی نزدی خباثت کا منہ بولتا شہوت ہے۔

معترض نے جس روایت کا حوالہ دیا کہ بذھنے نعشل کو قتل کر دو۔ یہ روایت غلط ہے۔ اس کی سند میں طبری کے حوالہ سے حسین بن نصر محمد بن تویدہ طلحہ بن اعلم وغیرہ مجہول ہیں اس میں ایک راوی ابو نصر بن مزاحم راضی تھا، کس جرم کی پاداش میں اسے کوڑے لگائے گئے۔ محمد شین کرام نے اس کی روایت کو ترک کر دیا۔ عقیلی نے اس کو شیعہ اور اس کی روایت میں بہت زیادہ خطاء کا ہونا بتایا ہے۔ ابو حیثہ فرماتے ہیں کہ یہ پر لے درجے کا کذب تھا۔ ابو حاتم نے اسے فضول روایات والا کہا ہے۔ اور فرمایا کہ اس کی روایت کو ترک کر دیا گیا۔ دارقطنی نے بھی اسے ضعیف کہا۔ (میزان الاعمال ۲/ ۲۳۲، مسان الہیم ۱/ ۵۷)

اس کا نزد کرہ خود کتب اسماء الرجال شیعہ میں بھی موجود ہے۔ (حقیقی القائل ۲/ ۲۲۰)

اس میں ایک راوی سیف بن عمر ہے۔ اس پر بھی کڑی جرح موجود ہے۔ لہس یشیء پکڑ بھی نہیں۔ مترک الحدیث و مترک الحدیث ہے۔ وضع و زندق سے محروم ہے بھی بن معین

نے ضعیف کہا۔ اس کی حدیثیں منکر ہوتی ہیں۔ (بیان الاعتراض/ ۲/ ۵۵۵)

پھر اس کاراوی اسد بن عبد اللہ مروی عنہ کا نام نہیں لیتا۔ ثابت ہو گیا کہ یہ روایت مکن گھڑت ہے۔ اس سے استدلال شیعہ کی جہالت کا مہم بیوٹا ثبوت ہے۔

پھر درلیہ بھی یہ روایت باطل معلوم ہوتی ہے، اس لیے کہ متعدد روایات سے ثابت ہے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا دفاع کیا ان کے قتل کو نفرت اور تھارست کی نظر سے دیکھا، قاتلین پر لعنت کی، سرکار علی رضی اللہ عنہ نے بھی آپ کی تائینہ میں قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ پر لعنت کی۔ (طبری/ ۲/ ۲۹۳، لمشی اللہ ہبی صفحہ ۲۲۹)

سرکار عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت کے حوالہ سے مرفوع روایت آپ سے مروی نقل ہو چکی ہے ایک روایت صریح مرفوع مند ملاحظہ کریں جو اس مفترض کے اس طعن کی ترویہ کرتی ہے۔ سرکار عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے شہادت عثمان رضی اللہ عنہ کے وقت فرمایا تم لوگوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو از امامت سے اسی طرح بری پایا۔ جس طرح صاف سترہ اکپڑا میل سے دور ہوتا ہے۔ پھر تم نے قریب ان کو اس طرح ذبح کیا جس طرح مینڈھے کو ذبح کیا جاتا ہے کیا وہ اس سے قبل ایمانہ ہوتا تھا۔ یہ سن کر مسروق نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے عرض کیا کہ آپ کا کام تو یہ ہے کہ آپ نے لوگوں کی طرح اپنا پیغام لکھوایا جس میں انہیں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کا حکم دیا۔ مسروق کہتے ہیں کہ میری یہ بات سن کر سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے ارشاد فرمایا کہ خدا میں سُم پر مون کیم جان لائے اور کافروں نے جس کا انکار کیا میں نے لوگوں کی طرف تشدید کا غذ پر ایک حرف بھی نہ لکھا اس وقت تک کہ میں تمہارے سامنے اس مجلس میں بیٹھی ہوں اگر میں کچھ شرارت پسندوں نے خود لکھ کر سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی طرف منسوب کر دیا۔ (طبقات ابن حجر/ ۲/ ۸۲)

اس روایت کی سند صحیح ہے۔ اس سے معلوم ہوا مفترض کی روایت نقل کرو، کے الفاظ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا پر بہتان اور بدترین جھوٹ ہیں جو ان شیوں نے گھڑے ہیں جیسا کہ بیان ہوا کہ اس کے راوی بھی رفضی شیعہ تھے۔ میں مفترض اور اس کے تمام ہمتو اوس کو چیخ

کرتا ہوں، تمہاری پیش کردہ روایت کی سند مرفوع صحیح سند چاہے خبر واحد ہی ہو۔ پیش کردہ مگر انشاء اللہ المولیٰ یہ ان کے بس کی بات نہیں ہے۔

پھر یہ نکھل کا لفظ تو قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ کی صرف زبان پر جاری تھا۔ سب سے پہلے یہ لفظ بولنے والا جبل بن عمر و ساعدی تھا۔ (حکیۃ الحلیل موثقی صفحہ ۳۲۲)

اس لیے اس کی نسبت اُم المؤمنین سرکار رضی اللہ عنہ کی طرف کرنا غلط ہے۔

ہمارے ان تمام دلائل و شواہد سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ گئی کہ مفترض کا اعتراض باطل ہے۔ سرکار عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سامنے قصاص عثمان رضی اللہ عنہ کے سلسلے میں آئیں ان کو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے دشمنی نہیں تھی۔ ان کی آپس میں دشمنی بتانا شیخ کی خباثت ہے۔ ان کے آپس میں خوشنوار تعلقات پڑھم نے دلائل پیش کردیے ہیں۔ مگر مفترض صرف زبانی جمع تفریق سے اپنا مزبورہ موقف ثابت کرنا چاہتا ہے۔ جو کہ ہرگز ثابت نہیں ہو سکتا۔

18۔ مفترض کو معلوم ہونا چاہیے کہ اہل سُنّت کے مجتہدین ائمہ اربعہ کی امامت شنبوت سے افضل نہ اس کے مثل اور نہ منصوص ہے۔ بلکہ یہ تو قرآن مجید اور سنت نبوی میں درپیش نئے مسائل کے لیے غور و فکر اور صواب درصواب کی تلاش میں اجتہاد کا نتیجہ ہے۔ غیر منصوص نئے مسائل میں اختلاف رائے تو خود حضرت امام باقر و امام جعفر صادق رضی اللہ عنہما میں اور حضرت زید رضی اللہ عنہ اور دیگر اہل بیت میں موجود ہے۔ اور یہی اختلاف امت کے لیے رحمت فرمایا گیا۔ حادثات نو کے حل کے لیے اجتہاد و قیاس کی اہمیت ایک مسلم امر ہے۔ خود شیعہ کے ہاں بھی ہر زمانے میں مجتہدین الشرائط کی ضرورت اور تقلید کا وجوب ہوتا ہے۔ خود ان میں ایسے مجتہدین یا نکلاؤں ہوتے ہیں جن کے اجتہاد اور فیصلے ایک مسلم دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں اور اہل سُنّت کے ہاں ائمہ اربعہ کے مبارک اقوال و اجتہاد کا مأخذ قرآن و سنت ہی ہوتا ہے وہ خود اپنی رائے قرآن و سنت میں اس کے خلاف رائے دینے سے منزہ ہوتے ہیں۔ ان کے مذاہب قرآن و سنت پر ایسے چھائے ہوئے ہیں جیسے سونے اور جواہرات پر

نقش و نگاراب تیرے لیے کوئی عذر باقی نہیں۔ ان کے راستے جنت میں پہنچانے والے ہیں ان امور کی تصریح امام عبد الوہاب شعرانی نے میزان الکبریٰ ۱/۵۵ میں فرمائی ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ علیہ السلام محدث دہلوی لکھتے ہیں کہ خلاصہ یہ ہے کہ جب ان تو اعد شرعیہ پر فقہاء نے فقہ کی بنیاد رکھی تو کوئی بھی اختلافی مسئلہ خواہ وہ زمانہ سابق کا ہو یا خود ان کے زمانے کا ہو یا سانہیں جس کی دلیل (کتاب و سنت سے) نہیں سکے۔ ہر مسئلہ پر انہیں حدیث مرفوع متصل یا مرسل یا موقوف صحیح یا حسن یا استدلال و اعتبار کے لائق مل گئی۔ یا شیخین یا باقی خلفاء یا قاضیان اسلام کے فیصلے ان کوں گئے، یا قرآن و سنت کے عموم میں سے بطور اقتضاء انص یا اشارہ انص ان کو استدلال کی فہم عطا ہوئی۔ تو اس طرز پر اللہ تعالیٰ نے ان کو سنت نبوی پر عمل کرنا آسان کر دیا۔ (جیہۃ اللہ الباہنة ۳۲۸)

امت مسلمہ میں مجتہدین تو بہت ہوئے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان چاروں ائمہ کی امامت پر امت کو متفق کر دیا، امت کی اکثریت کا انہی کی تقلید کرنا ہی ان کے برق ہونے کی واضح دلیل ہے جیسا کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ بے شک اللہ تعالیٰ میری امت کو گمراہی پر جمع نہیں فرمائے گا، اللہ کا دست قدرت و نصرت جماعت پر ہوتا ہے، جو جماعت سے الگ ہوا، وہ جہنم میں پھینکا گیا۔ (ترمذی) خود کتب شیعہ میں سرکار علی ڈیٹھ نے کا قول موجود ہے کہ اللہ تعالیٰ اس امت صحابہ کرام اور ان کے بعد آنے والی اس امت کو گمراہی پر جمع نہ فرمائے گا۔ ائمہ اربعہ پر امت کا اتفاق عطیہ خداوندی ہے یہ حکومت کی پیداوار نہیں ہے۔ اگر ایسا خدا نخواستہ ہوتا تو ان حکومتوں کے ساتھ یہ نہ اہب فتح ہو جاتے۔ اور وہی حکومتیں ان ائمہ پر ظلم و ستم نہ ڈھاتیں، سیدنا امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ نے خلیفہ منصور عباس کے جیل خانہ میں شہادت پائی۔ خلق قرآن کے مسئلہ میں امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ تین سال جیل کے اندر رہے اور ان پر ہر روز کوڑوں کی بارش کی جاتی تھی۔ یا الگ بات ہے کہ حکومتیں ان ائمہ کی قبولیت عاملہ کی وجہ سے ان کی فقہ کی بنیاد پر ملکی قوانین بناتی تھیں۔ سیدنا امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا خود سرکار سیدنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ برا احترام فرماتے تھے بلکہ ان کیلئے بطور شفقت قیام

تعظیمی فرمادیتے تھے ان کے علاوہ اس دوڑ کے جلیل القدر ائمہ محمد شین کرام آپ کی علمی فضیلت کے مدح بلکہ خوشہ چین تھے۔ (تاریخ ابن خلدون)

بلکہ سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا تمام علمی فیضان سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کی دعا کی برکت سے تھا۔ (الامام الصادق ۱/ ۲۸۲)

سیدنا امام اعظم رضی اللہ عنہ کے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے خوشنگوار تعلقات تھے جو خود شیعی کتاب الامام الصادق وغیرہ کے مطالعہ سے واضح ہو جائے گا۔ مزید سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے سوتیلے صاحبزادے بھی ہیں حوالہ کیلئے دیکھئے مناقب آل ابی طالب ۲/ ۲۳۸۔

باتی چار مصلوں کے خانہ کعبہ میں قائم کرنا یقیناً جائز تھا۔ مفترض ہمت کرے اور اس کی حرمت کی دلیل پیش کرے۔ ورنہ زبانی فضول مج تفریق سے اعتراف عبث ہے۔ ایک کے بعد دوسری جماعت کا جواز ظاہر ہے اور یہ آپس میں اختلاف بھائی چارہ کو بھی مستلزم ہے۔ پھر سعودی حکومت کا اس کو بدلا کب دلیل شرعی ہے۔ وہ تو خبیث قسم کے وہابی ہیں انہوں نے آغاز قدر یہ اسلام کو مٹانے کی پوری پوری کوشش کی ہے۔ اور یہ ان کی خباثت کی دلیل ہے نہ کہ ان کی اس سے تھیں کی جاسکتی ہے۔ امت کی وحدت کو خود شیعہ نے توڑا ہے۔ عقائد سے لے کر مسائل تک تمام اہل اسلام سے جادا مذہب بنالیا ہے۔ پوری امت کے اجتماعی مسائل کی ہی تردید نہیں بلکہ اللہ کی کتاب قرآن مجید سے بھی انکار کر دیا کہ یہ محرف ہے اس پر کتب شیعہ کے میکملوں حوالہ جات لکھے جاسکتے ہیں پھر درجہ امت کو نبوت سے بھی افضل بتایا جو کہ حیات القلوب میں مرقوم ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف وحی کو جریل کی غلطی بتایا کاصل وحی سرکار علی رضی اللہ عنہ کے پاس آنا تھی جیسا کہ انوار نعمانیہ میں مذکور ہے۔ پھر محبت اہل بیت ہونے کا ان کا داعٹی بھی قطعی جھوٹ ہے اس لیے کہ اہل بیت کے بھی حقیقی دشمن بلکہ قاتلین سرکار امام حسین رضی اللہ عنہ ہی شیعہ ہیں جیسا کہ باحوالہ مذکور ہو چکا ہے۔ اصول کافی میں ہے کہ سرکار امام حسین رضی اللہ عنہ کو سرکار سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا نے بادل خواست

جنم دیا ہے تفسیری میں سرکار علی رضی اللہ عنہ کو محض قرار دیا ہے۔ اصول کافی نجح البلاغہ میں ایک فتنہ کے دور میں سرکار علی رضی اللہ عنہ کو سب و شتم کرنا ذریعہ نجات قرار دیا ہے۔ جلاء العین اور تہذیب امتنیں میں ہے کہ سرکار علی رضی اللہ عنہ کو بوقت نکاح رخصتی کے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اے علی رضی اللہ عنہ رات کو جب تک میں نہ آؤں فاطمہ رضی اللہ عنہا سے مخصوص کام نہ کرنا۔ العیاذ باللہ کیا یہ دشمنی اہل بیت نہیں ہے امت کی وحدت کو توڑا نہیں گیا ہے۔ معلوم ہوا کہ مذاہب اہل سنت حکومتوں کی پیداوار نہیں بلکہ خود شیعہ کا وجود ہی اس لقب کا حقدار یا کفر و جاہیت کی یادگار ہے۔ کیا اسلام کے نام پر فرقہ بندی سے اسلام کو جھلایا جائے اور اسے حکومتوں کی پیداوار کہا جائے گا؟ لہذا مفترض کا سوال ہی اس کے اسلام اور مسلمان سے بحث باطن کی نشاندہی کر رہا ہے۔

19۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی تفہیص شان کرنے والا اور آپ کو ام المؤمنین رضی اللہ عنہا مانے والا جہنمی خبیث مردود ہے۔ اس میں کیا شک ہے اس لیے کہ اللہ کے محبوب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے زیادہ محبت ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے تھی۔ اسی روایت کو خود تاریخ روضۃ الصفا شیعہ میں بھی نقل کیا گیا ہے۔ تفسیر نجح الصادقین کی روایت کے مطابق تو سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے گتاخ کی توبہ بھی قبول نہیں ہے۔ خود سرکار علی رضی اللہ عنہ نے سیدہ عائشہ کو ام المؤمنین رضی اللہ عنہا تسلیم کرتے ہوئے بیان فرمایا اور ان کی تفہیص شان کرنے والے کو مطعون و مردود کہا ہے۔ مناقب ابن شہر آشوب میں مذکور ہے۔ ان کے فضائل لا تعداد ہیں باقی نجیب آبادی کی تاریخ اسلام سے جو واقعہ جس کی طرف اشارہ مفترض نے کیا ہے وہ بالکل غلط ہے۔ مذکور مؤرخ کی حیثیت تو معین کرو۔ جب نہ تھا رے پاس اور نہ مؤرخ صاحب کے پاس اس واقعہ کا مأخذ موجود ہے تو اس کو صحیح کیسے تسلیم کیا جاسکتا ہے اگر بفرض غلط ایسا ہی ہوتا۔ تو یہ کوئی مخفی رہنے والی بات تھی؟ مدینہ طیبہ میں کہرام نجح جاتا۔ ہزاروں کتب میں سیدہ عائشہ صدیقہ کے تذکرے موجود گریہ واقعہ مفقود ہے آخر کیوں؟ یہ تمام شواہد اس امر کی واضح دلیل ہیں کہ یہ واقعہ جھوٹ باطل و مردود

ہے، حقیقت سے اس کا دور کا بھی تعلق نہیں ہے، امر واقعہ ان کے وصال کا یہ ہے کہ وہ مدینہ منورہ میں بیمار ہوئیں۔ ۷۱ رمضان المبارک ۵۸ھ کو طبعی طور پر وصال فرمایا۔ آخری وقت میں وصیت فرمائی کہ مجھے رات کے وقت کفتایا دفنا یا جائے۔ آپ کی نماز جنازہ حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض نے پڑھائی۔ نماز جنازہ کا اجتماع بہت عظیم تھا۔ آپ کو قبر میں اتارنے والوں میں عبد اللہ بن زبیر، عروہ بن زبیر، عبد اللہ بن محمد بن عبد الرحمن، عبد اللہ بن عبد الرحمن بن ابو بکر رض کے اسماں اگر ای ہیں یہ تمام تفصیلات بے شمار کتب میں موجود ہیں۔ چند ایک حوالہ جات درج کیے جاتے ہیں۔

(طبقات ابن سعد ۱/۷/۸۲۸، البدایہ والنہایہ ۹۲/۶، زرقاء علی المواہب اللہ نی ۲/۲۲۵-۶)  
یہی امور واقعہ خود شیعائی علی کو بھی مسلم ہیں۔ حوالہ کے لیے ملاحظہ کیجئے: تاریخ یعقوبی ۲۳۸/۲، منتخب التواریخ صفحہ ۳۰۳۔

ہم نے بھراللہ دلائل قاطعہ سے معرض کے پیش کردہ واقعہ کو غلط ثابت کر دیا ہے بلکہ خود شیعہ کی کتب سے ہی اس اعتراض کی تردید ہو گئی، اب معرض اپنے ان اکابر کے حوالہ جات پڑھے اور ڈوب مرے۔

مروان کے حوالہ سے اہل سنت کو مطعون کرنے سے قبل معرض کو اپنی کتب شیعہ کا مطالعہ کر لینا چاہیے تھا، کہ مروان کے بارے اس کی اپنی کتب کیا کہتی ہیں۔ نجح البالاغم میں ہے کہ سرکار علی المرتضی رض نے مروان کو معاف کر دیا اور اس کی سفارش کرنے والے حضرات حسین کریمین رض تھے۔ (نجح البالاغ صفحہ ۱۰۲، اہم درج الذهب ۲/۳۲۹)

پھر اس مروان کی اقداء میں حضرات حسین کریمین رض نماز ادا کرتے رہے۔ بلکہ اس کی بھی صراحت موجود ہے۔ کہ وہ اس کی اقداء میں ادا کی جانے والی نمازوں کا اعادہ بھی خدا کی قسم نہ کرتے تھے۔ (بخار الانوار ۱۰/۲۷۱)

پھر سرکار علی المرتضی رض کی صاحبزادی حضرت ام کلثوم رض کی نماز جنازہ بھی اسی مروان نے پڑھائی۔ (کتاب البھر یات صفحہ ۲۱۰، قرب الانسان ۲/۲۰)

اب مفترض ہی بتائے کہ اس کے اعتراض کی دھیان تو خود انہیں بیت نے خود اسی کی کتب شیعہ کے حوالہ سے بکھیر دی ہیں اور بعض شیعہ سیدہ عائشہ ہنفیہ کے قتل کا واقعہ کا ذمہ دار سرکار امیر معاویہ ہنفیہ کو ٹھہراتے ہیں یہ بھی ان کے سیاہ قلوب کی طرح سیاہ جھوٹ ہے۔ جس کا کوئی بھی ثبوت ان کے پاس موجود نہیں ہے۔ اصل میں شیعہ مذہب ہی سارا من گھرست مذہب ہے۔ ان کے بنیادی ستونوں نے ائمہ اہل بیت کی طرف ایسے گنبدے مسائل و عقائد کی نسبت کی ہے کہ جن کا تصور ان اہل بیت ائمہ کی طرف کوئی بھی مسلمان نہیں کر سکتا۔ ان کے مذہب کی بنیاد ہی جھوٹ (تلقیہ) پر ہے۔ اس لیے مفترض کا یہ اعتراض بھی اس کی دھوکہ ہی ہے۔ جس کی حقیقت کا دورے سے بھی کوئی واسطہ نہیں ہے۔

20۔ مفترض کا یہ سوال وہ حقیقت سرکار سیدنا صدیق اکبر سیدنا فاروق عظیم رضی اللہ عنہما و سرکار علی رضی اللہ عنہ کی افضیلیت اور احتجاق خلافت کے متعلق ہے اس پر متعدد دلائل گزشتہ اور اقیق میں گزر چکے ہیں چند ایک معروضات مزید پیش خدمت ہیں۔

اولاً شیعہ کے ہاں افضیلیت و خلافت کا مدار رضی پر ہوتا ہے۔ اوصاف خاصہ پر ہرگز نہیں۔ قوال و علم وغیرہ کمال کے باوجود اگر نص نہ ہو تو اسے خلیفہ یا افضل نہیں کہا جا سکتا۔ مثلاً سرکار علی ہنفیہ کے دور مبارک کی جگلوں میں سب سے زیادہ بہادری کے کارنا سے اشتراخی کے ہیں۔ خود کتب شیعہ میں مذکور ہے کہ سرکار علی ہنفیہ نے اس کے حق میں ارشاد فرمایا کہ اشتراخیے حق میں ایسا ہے جیسا کہ میں رسول اکرم ہنفیہ کے حق میں تھا۔ اشتراخکر کے دامن ہے اور بامیں ہے پر تکوار اور نیزے سے شیر بہر کی طرح جملے کرتا ہے۔

(جیساں المؤمنین صفحہ ۲۸۷)

اہل سرہ و مورثین کے بیانات کی روشنی میں سرکار علی ہنفیہ کے تمام اصحاب اور طرف داروں میں جو علم و تفقہ میں درجہ و مرتبہ سرکار اہل عباس ہنفیہ کا تھا، وہ حسین کریمین ہنفیہ کے سیست کی اور کانہ تھا۔ اور نہ حسین کریمین ہنفیہ کے مبارک ہاتھوں جمل و غمین و نہروں میں چند اہل مقتول ہوئے۔ اس تفاوت کے باوجود سرکار علی ہنفیہ کے اوصاف جیلے سے دیگر

صحابہ کرام کے کمالات مبارکہ سے موازنہ کر کے افضلیت ثابت کرنا باطل و مردود ہے۔ سرکار ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی افضلیت و خلافت پر ہم صریح نفس پیش کر چکے ہیں کہ میرے بعد خلیفہ ابو مکر رضی اللہ عنہ پھر (اے حفظہ اللہ علیہ) تیرے والد (حضرت عمر رضی اللہ عنہ)۔

(تفسیرتی مسنون ۲۵۲، تیر صافی ۵۲۳/۲، مجمع البیان ۵/۳۲)

ثانیاً شیعہ کے ہاں خلفاء ثلاثہ جب مومن ہی نہیں ہیں فوز باللہ تو ان کے ساتھ سرکار علی رضی اللہ عنہ کے اوصاف مبارکہ کا موازنہ کیا ممکن رکھتا ہے۔ اسی تفضیل کا استعمال منضل اور منفضل علیہ کا نوع و جنس میں اتحاد چاہتا ہے۔ تو گویا ان کا آپس میں موازنہ کرنا ان کے مومن کامل ہونے کا اعتراف ہے۔ جس سے اہل سنت کا بول بالا اور شیعہ کامن کالا ہوا۔

ثالثاً کسی گروہ میں بھی افضل حضرات کا پتہ اس وقت ہو سکتا ہے مربی اس کا خود فیصلہ کر دے۔ مربی اس سے وہ خدمت لے جو سب سے افضل سے لی جائیکی ہے۔ پورے گروہ کا اس پر اتفاق ہو جائے، مجموعی طور پر اوصاف اس کیلئے ثابت ہوں اگرچہ بعض اوصاف میں جزوی فضیلت کی اور کے لیے ثابت ہو۔ ان تمام تواعد کی روشنی میں افضلیت شیخین کریمین کو ہی ملتی ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو الائچی سب سے بڑا پرہیز گار قرار دیا ہے۔ آیت قرآنی و سی جنبہ الاعنی کا شان نزول بالاتفاق خصوصاً مجمع البیان ۵/۵۰ جزء اشیعی کے مطابق سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کی ذات ہے۔ سورہ نور میں اللہ تعالیٰ نے ان کو اولوا الفضل قرار دیا ہے۔ ولا یاتل اولو الفضل منکم کا شان نزول بھی مجمع البیان ۲/۱۳۲ جزء میں سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ ہی ہیں۔ امر دوم افضل سے ہی افضل خدمت تو امامت خود سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو خود سرور کائنات ملی رضی اللہ عنہ کا عطا کرنا سرکار علی رضی اللہ عنہ کی موجودگی کے باوجود مسئلہ کو واضح کر رہا ہے۔ (درہ بھیہ مسنون ۲۲۵)

پھر سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے سرکار صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو امیر حج مقرر فرمایا۔ (سیرت ابن حشام ۲/۱۸۶)

اس طرح امر سوم کہ اس گروہ کے اتفاق کا رجحان بھی اسی طرف ہوتا خلفاء ثلاثہ کی

افضیلت و استحقاق خلافت پر صحابہ کرام کا اتفاق روز روشن کی طرح واضح ہے بلکہ خود سرکار علی المرتضی علیہ السلام بھی یہی ارشاد فرماتے ہیں جیسا کہ باحوالہ کتب شیعہ میں منقول ہو چکا ہے۔ پھر سرکار صدیق اکبر علیہ السلام کا رسول اکرم علیہ السلام کی حیات طیبہ ظاہری میں ثانی اشیں کے لقب سے اور سرکار عمر علیہ السلام کا ناطق الملک علی لسانہ نئے لقب سے مشہور ہونا خوشیعہ کو بھی مسلم ہے۔ (رجال کشی ۱/۳۰-۳)

رسول اکرم علیہ السلام ان کو اسی ترتیب سے ہی بلاتے تھے جیسا کہ سرکار سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے نکاح کے موقع پر بلایا۔ (کشف الغمہ صفحہ ۲۷)

امر چہارم اوصاف جمیلہ کی افضیلت خود سرور کائنات علیہ السلام اور سرکار علی المرتضی علیہ السلام کے ارشادات عالیہ سے خلفاء تلاش کی ثابت ہے۔ تو پھر مفترض کا اوصاف کے ایک ایک جزئیہ میں تقابل کرنا ممکن ہے جا ہے۔ سرکار علی علیہ السلام اپنے کو سرکار ابو بکر و عمر علیہما السلام پر افضیلت کا قول کرنے والے کو کوڑے مارنے پر پر سرمنبر ارشاد فرماتے ہیں اور اسے مفتری کذاب بتلاتے ہیں۔ (رجال کشی ۲/۶۹۵)

پھر سرکار علی علیہ السلام کے شجاع ہونے سے کسی خبیث کو ہی انکار ہو سکتا ہے اسی طرح خلفاء تلاش کی شجاعت کا انکار کوئی بدجنت دشمن اہل بیت شیعہ ہی کر سکتا ہے۔ اس لیے کہ مدار فضیلت تو جنگلوں میں شرکت ثابت قدمی اور جرأت ہے۔ بالغ قتل کرنا تو اتفاقی امر ہے۔ مفترض کے موافق تو حضرت ابوذر غفاری، حضرت ابو درداء، حضرت سلمان فارسی رض جو عند الشیعہ کامل الایمان ہیں، سے بھی اس کا ثبوت مشکل ہے۔ بلکہ خود سرور کائنات علیہ السلام سے صرف ایک شخص نیزہ نبوی سے خراش کی وجہ سے بطور مجرمہ قتل ہوا۔ اگر مفترض کے ہاں یہی مدار فضیلت ہے تو مفترض بتلائے کر رسول اکرم علیہ السلام اور سرکار علی علیہ السلام کے مابین افضیلت تمہارے خود ساختہ کلیہ سے کس کو ہے؟ قزمان نامی آدمی نے اتنی ہشام کی روایت کے مطابق احد کے غزوہ میں ۹ آدمیوں کو قتل کیا۔ پھر خود کشی کر لی۔

بخاری کی روایت کے موافق غزوہ موتتہ کی شیخ سرکار خالد بن ولید علیہ السلام کے دست

قدس پر ہوتی ہے اور اہل سیر و تاریخ کے بقول ٹکواریں غزوہ موتہ میں سرکار خالد بن الحبیب کے دست القدس میں ٹوٹیں اور یہ شمار کفاران کے ہاتھوں قتل ہوئے۔ (ابن سعد ۱۲۰/۲)

معلوم ہوا کہ کفار کی کثرت قتل ہی مارضیت نہیں ہے۔ بلکہ جمیع طور پر اوصاف و کمالات مبارکہ ہیں۔ پھر سرکار سیدنا صدیق اکبر بن الحبیب کی شجاعت مبارکہ کے بارے سرکار علی بن الحبیب کا ارشاد مبارک بغور پڑھوا اور ذوب مرد سرکار علی بن الحبیب نے فرمایا کہ لوگوں میں تم میں بیان کروں کہ ہم میں سب سے زیادہ شجاع کون ہے۔ وہ حضرت ابو بکر صدیق بن الحبیب نہیں۔ غزوہ بدر کے موقع پر ہم نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ایک جھونپڑا بنایا اور ہم نے کہا کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کون رہے گا۔ تاکہ مشرکین میں سے کوئی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس نہ آئے۔ خدا کی قسم اس کام کے لیے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب کوئی نہ آیا سوائے حضرت ابو بکر صدیق بن الحبیب کے کہ یہ ٹکوار سونت کر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سر بانے کھڑے ہو گئے۔ جب کوئی بھی حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف آنے کا قصد کرتا۔ یہ اس کی طرف جھپٹ کر جاتے۔ یہ تمام لوگوں میں سے سب سے زیادہ بہادر تھے۔ (لذاتی الحجج ۱۲۰/۵)

غزوہ احد میں سرکار صدیق اکبر بن الحبیب نے اپنے بیٹے عبد الرحمن بن الحبیب کو قتل کرنا چاہا تو رسول کا نات ملیک بن الحبیب نے ارشاد فرمایا کہ ٹکوار میان میں رکھ کر اپنی جگہ واپس آ جاؤ۔ اور اپنی ذات سے ہمیں فائدہ پہنچاؤ۔ (کشف المدر ۲۵۳)

کمی دور میں تھاء رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو کفار کے زخم سے چھڑانا نکالیف برداشت کرنا سرکار صدیق اکبر بن الحبیب کا کتب بیرت میں متعدد جگہ مذکور ہے جو جرأت کا اعلیٰ شاہکار ہے۔ بھرتوں کے موقع پر اللہ تعالیٰ کے حکم سے سرکار صدیق اکبر بن الحبیب کی رفاقت اور تھاء رسول القدس صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت فرمانا شجاعت صدیقی کا ہی خاصہ ہے۔ اور جہاں تک شجاعت فاروقی کا تعلق ہے۔ تو اس کے باہمے میں بھی خود سرکار علی الرضا فی رضی اللہ عن فرماتے ہیں کہ میری معلومات کی مطابق جس کسی نے بھی بھرتوں کی چھپ کر کی مگر حضرت عمر بن الحبیب نے علائی یہ طور پر بھرتوں کی ہے۔ جب انہوں نے بھرتوں کا ارادہ کیا، تو اپنی ٹکوار گلے میں لٹکائی۔

اپنے کندھے پر کمان رکھی، اور اپنے دست مبارک میں تیر پکڑے خانہ کعبہ کے پاس آئے، اس کے محن میں قریش مکہ کے سردار جمع تھے، بیت اللہ کا طواف کیا، پھر مقام ابراہیم علیہ السلام پر نوافل کی ادائیگی کے بعد ایک ایک مشرک کافر کے پاس آئے، اور فرمایا کہ یہ چھرے ذمیل ہو جائیں گے، جس کا ارادہ ہو کہ اس کی ماں اسے ناپید کر دے۔ اور اولادِ قیم ہو جائے، اور اس کی بیوی بیوہ ہو جائے، وہ مجھے بھرت سے روکے، مگر کسی کو اس کی جرأت نہ ہو سکی۔

(فتیح نہر العمال/ ۳۸۷/ ۲)

غزوہ بدربار میں سرکار عمر بن الخطاب نے مشہور پہلوان ابو جہل کے بھائی اور اپنے ناموں عاص بن ہشام کو قتل کر کے واصل جہنم کیا۔ (سیرت ابن ہشام/ ۷۷۸/ ۱)

پھر کوئی پہلوان مقابلے کی جرأت نہ کرتا، غزوہ احمد میں ابوسفیان کو پھر وہ سے بھگا دیا تھا۔

اس غزوہ احمد میں رسول اکرم ﷺ اپنے صحابہ کرام کی معیت میں گھائی میں تشریف فرماتھے۔ بعض کفار خالد بن ولید رضی اللہ عنہ (جو اس وقت اسلام میں داخل نہ ہوئے تھے) ان کے پہ سالار تھے پہاڑ پر پڑھ گئے۔ سرکار عمر بن الخطاب نے بعض مہاجرین کے ساتھ ان کا زبردست مقابلہ کیا اور انہیں نیچے اترنے پر مجبور کر دیا۔ (ابن ہشام/ ۲/ ۵۲، طبری/ ۲/ ۲۱۱)

سرکار ابو بکر و عمر بن الخطاب نے اس وقت بھی غزوہ احمد میں رسول اکرم ﷺ کے ساتھ ثابت قدم رہے یہ مجمع البیان میں بھی مذکور ہے۔ اسی طرح غزوہ خندق میں شجاعت فاروقی خود ملا باقر مجلسی نے بھی دبے لفظوں میں حلمیم کی ہے۔ (حیات القلوب/ ۲/ ۳۲۲)

سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کے علم و فضل سے انکار تو کوئی خبیث وہابی ہی کر سکتا ہے اور سرکار ابو بکر و عمر بن الخطاب کے علم و فضل سے انکار کوئی معرض جیسا خبیث ہی کر سکتا ہے، خود سرور کائنات ﷺ نے فرمایا میں علم کا شہر ہوں ابو بکر اس کی بنیاد عمر اس کی دیواریں اور عثمان اس کی چھت ہے۔ علی رج اس کا دروازہ۔ (کذا فی فردوں الاخبار)

بے شمار و اتعات ایسے ہیں کہ جو علمی مسائل کسی دوسرے سے حل نہ ہوتے وہ شیخین

کریمین سے حل ہوتے، سرکار صدیق اکبر صلی اللہ علیہ وسلم نے صدیق اکبر صلی اللہ علیہ وسلم کو سرکار علی کے سمیت سب خطابات کے بڑے مہر تھے۔ (تاریخ الحلفاء)

یہی وجہ ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صدیق اکبر صلی اللہ علیہ وسلم کو سرکار علی کے سمیت سب صحابہ صلی اللہ علیہ وسلم کی امامت عطا کر دی۔ دوسری طرف اعلم کو ہی امام بنانے کا حکم فرمایا۔ ترمذی میں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس قوم میں ابو بکر صلی اللہ علیہ وسلم موجود ہوں کسی اور کو امامت لائق نہیں اسی لیے کہ سنت نبوی کے سب سے بڑے عالم آپ ہی ہیں۔ اور کما قال، پھر سرکار عمر صلی اللہ علیہ وسلم کے علم و فضل کی گواہی خود بس درکانتات صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ہے۔ فرمایا: مجھے خواب میں دودھ کا پیالہ دیا گیا۔ میں نے پیا تھی کہ اس کا اثر میرے ناخنوں سے ظاہر ہونے لگا۔ جو نجع گیا وہ میں نے حضرت عمر صلی اللہ علیہ وسلم کو دیے دیا صحابہ کرام نے اس کی تعبیر دریافت کی تو فرمایا اسی دودھ سے مراد علم ہے۔ (بخاری/۱، ۵۲۰، مسلم/۲۲۷، ۲۲۸)

فرمایا میری امت کے محدث سرکار عمر صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ (ترمذی/۲۱۰، ۲۱۱)

متعدد صحابہ کرام تابعین نے سرکار عمر صلی اللہ علیہ وسلم کے سب سے زیادہ علم و فضل کی گواہیاں دی ہیں۔ (تاریخ الحلفاء ابن اثیر وغیرہ)

پھر سرکار ابو بکر و عمر صلی اللہ علیہ وسلم کی سخاوت جلیلہ کے واقعات فورانی کثرت سے کتب حدیث و سیرت میں مروی ہیں سرکار صدیق اکبر صلی اللہ علیہ وسلم گھر کا سارا سامان بارگاہ القدس میں پیش کر دیتے ہیں جب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں گھر والوں کے لیے کیا چھوڑا۔ عرض کیا: اللہ اور اس کا رسول چھوڑ آیا ہوں۔ (ترمذی/۲، ۲۰۸، ابو داؤد/۱، ۲۳۶)

بلکہ خلفاء ثلاثہ بڑے فیاض تھے۔ سیدنا عثمان غنی صلی اللہ علیہ وسلم تو سب سے بڑے بھنی تھے۔ خود شیعہ محقق جیلانی نے لکھا، خلفاء ثلاثہ نے اپنے آپ کو مال دنیا سے الگ رکھا۔ اور دنیا میں زہد کو اختیار کیا۔ اور دنیا کی طرف رغبت اور اس کی خاطر زیست کو ترک کر دیا۔ تھوڑی چیز پر قناعت اور موٹا کھانا اور ثاث پہننا اختیار کیا۔ جس وقت کمال ان کے پاس موجود تھا۔ ان کو لوگوں پر تقسیم کر دیتے تھے اور اپنے آپ کو اس سے آلوہہ نہ کرتے تھے۔

(جامیل بخاری تفسیر ایات تر آنی صفحہ ۱۳۸)

خود سرور کائنات ﷺ نے سرکار صدیق اکبر ﷺ کے مال کی بابت ارشاد فرمایا کہ جس قدر مجھے ابو بکر ﷺ کے مال نے نفع دیا تاکہ اور کے مال نے نہ دیا۔ (ترنی ۲/۲۰۷)

بخاری میں مرتوم ہے کہ سرکار صدیق اکبر ﷺ رسول اکرم ﷺ کی رفاقت صحبت اور اتفاق مال کے اعتبار سے سب سے بڑے محنت ہے ان کے پاس قبول اسلام کے وقت چالیس ہزار درہم موجود تھے۔ وہ سب راہ اسلام کے لیے حضور اکرم ﷺ کی بارگاہ اقدس میں پیش کر دیتے۔ (ابن عساکر)

رسول اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ جس کسی نے مجھ پر احسان کیا میں نے اس کا بدلہ دے دیا ایک ابو بکر صدیق ﷺ ہے جس کے احسانات کا بدلہ رب العالمین عطا فرمائے گا۔ (ترنی ۲/۲۰۷)

اسی طرح سرکار عمر ﷺ کی فیاضی کی بابت اسلام مولیٰ عمر ﷺ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم ﷺ کی ذات اقدس کے وصال باکمال کے بعد زیادہ پختہ کار اور فیاض و تھی حضرت عمر ﷺ سے بڑھ کر کسی کو نہ دیکھا۔ (بخاری ۱/۵۲۱)

پھر سیدنا عثمان غنی ﷺ کی سخاوت غزوہ تبوک کے موقع پر سات سو اقویہ سونا ایک ہزار سوار یاں بارگاہ رسالت میں پیش کیں۔ (کذاں المختب ۱۲/۵)

پھر اسی غزوہ تبوک میں تھا کی لشکر ۳۰ ہزار دینار کا سامان فراہم کیا یہاں تک کہا جانے لگا کہ کوئی حاجت باقی نہ رہی۔ جو سرکار عثمان ﷺ نے پوری نہ کر دی، حضرت خدیفہ ﷺ کی روایت میں ہے کہ سرکار عثمان ﷺ نے ۰۰ ہزار دینار بارگاہ رسالت ﷺ میں بھیجے۔ حضور اکرم ﷺ کوہاٹ میں آئتے پہنچتے تھے کبھی دونوں مبارک ہاتھوں کی پشت ظاہر ہوتی اور کبھی ہتھیلیاں مبارک اور ساتھ ہی ساتھ وہ فرماتے تھے کہ عثمان ﷺ کا کوئی عمل آج کے بعد اس کو ضرر نہ دے گا۔ (المختب ۱۲/۵)

سیدنا عثمان ﷺ کو حضور اکرم ﷺ نے اس فیاضی و سخاوت کی وجہ سے چھٹے مرتبہ جنت کی بشارت دی۔

- 1- جب جیش عصرہ کو تیار کیا گیا۔
- 2- مسجد نبوی کی تعمیر و توسعہ کی گئی۔
- 3- جب بزرگ مسجد یہودی سے خرید کر مسلمانوں کے لیے دفہ کیا گیا۔
- 4- جب اپنے دور حکومت میں مسجد نبوی کی تعمیر و توسعہ کی، تو اس وقت ایک ارشاد نبوی بشارت جنت کا نقل کیا۔
- 5- جب آپ ﷺ نے سرکار عثمان رضی اللہ عنہ پر بلوے اور بشارت کا ذکر کیا تو فرمایا انہیں جنت کی بشارت ہو۔
- 6- پھر عشرہ مبشرہ کو حقیقی ہونے کی نوید سنائی تو ان میں سرکار عثمان رضی اللہ عنہ کا نمبر ۳ ہے۔

(دریافت احادیث صحیح)

ہمیں اختصار مانع ہے وگرنہ اس پر ایک صفحہ دفتر تیار ہو سکتا ہے۔ پھر عبادت گزاری زہد و تقویٰ بھی خلفاء ملائکہ کا بے مثال تھا۔ راتوں کو قیام میثت خداوندی سے رونا تقویٰ و پرہیز گاری پر بھی ابے شمار و اعیات موجود ہیں۔ اشد علی الکفار تو سرکار عمر رضی اللہ عنہ کو بھی کہا گیا اور قول بعض پر سرکار خالد بن ولید رضی اللہ عنہ کو بھی زیادہ اسح قول اول ہے۔ اس پر سینکڑوں دلائل قائم ہیں کفار و منافقین کے متعلق سرکار عمر رضی اللہ عنہ کی حقیقی و شدت روز روشن کی طرح واضح ہے۔ حدیبیہ کے حوالہ سے قول مفترض نے تو ڈر و ڈر کر پیش کیا ہے۔ وہاں تو مقصود صرف یہ تھا کہ سرکار عثمان رضی اللہ عنہ کا خامد ان زیادہ مسٹر تھا۔ وگرنہ یہ نہیں کہ وہ ڈر کے مارے نہ گئے اگر ڈرتے تو اعلانیہ بھرت کیوں کرتے۔ اعلان اسلام کعبہ میں کیوں کرتے وغیرہ یہ مفترض کی خباثت ہے۔ اس لیے کہ سرکار عمر رضی اللہ عنہ نے کفار سے بیشمار فتوحات اسلام کیلئے حاصل کی ہیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے مفتوحہ علاقہ جات ۲۲۵۱۰۳۰ مربع میل تھا۔ اس سے بخوبی اندازہ ہو جائے گا کہ سرکار عمر رضی اللہ عنہ کے کارناٹے خدمت اسلام کے لیے کس قدر تھے مفترض نے بعض صحابہ کرام پر ایسے ہی اعتراض جز دیا ہے۔

21- اس روایت کا شیعہ کے عقیدہ امامت سے کوئی دور کا بھی قلعہ نہیں ہے۔ اور اس کے

مصدق اپنے بارہ امام جو عند الشیعہ ہیں ہرگز نہیں ہیں اس لیے کہ اہل سنت کے ہاں درجہ خلافت اور عند الشیعہ درجہ امامت میں زمین آسمان کا فرق ہے، عند الشیعہ امامت کی شرائط چند ایک درج ذیل ہیں۔

1- اللہ تعالیٰ پر یہ لازم ہے کہ امام مقرر فرمائے، تاکہ وہ دُنیا سے شر و فساد کی تنجیٰ کنی فرمائے۔ (یعنی الحجۃ صفحہ ۲۹)

2- انسانوں کی یا ہم ایک دوسرے پر زیارتی کا خاتمہ کرے۔ (یعنی الحجۃ صفحہ ۲۹)

3- اسلام اور اس کے ماننے والوں سے جنگ کرنے والے سے جنگ کرے۔

(یعنی الحجۃ صفحہ ۲۹)

4- امام کے لیے اپنے دور کا سب سے بڑا بھادر ہونا ضروری ہے، تاکہ اللہ تعالیٰ نے اسے جس مقدمہ کے لیے مقرر فرمایا۔ اس کے تحفظ کا اہل ہوا اور مخالفین کا سرنجاق کر سکے۔

5- رانی شرابی قاذف ڈاکو چور پر وہ حدود اللہ جاری کرے، جو اللہ تعالیٰ نے مقرر فرمائی ہیں تاکہ نظام قیام حدود سے فتنہ و فساد مٹ جائے، اور امن و آتشی کا دور دورا ہو۔ (کشف الغمہ ۱/۵۶۱، اصول کافی ۲۰۰/۰)

6- خس وصول کرے اور اگر خود موجود نہ ہو تو اس کا نائب اس کا فریضہ سر انجام دے۔ (اصل الحشید و اصول یا صفحہ ۱۸۵)

7- مسلمانوں سے زکوٰۃ اور غیر مسلموں (ذمیوں) سے خراج وصول کرے۔ اور مال نفیمت کی وصول کا اہتمام کرے، تاکہ ان صدقات سے وصول شدہ مال کے خرچ سے ملکی معیشت درست رہے اور غربت و تگدیٰ کا سد باب ہو جائے۔ (کشف الغمہ ۱/۵۶۱)

8- نظام عالم کا نگران و نگہبان امام ہوتا ہے۔ یعنی روئے زمین پر بننے والے نام مسلمانوں اور ان کے مفادات کا تحفظ امام کے ذمے ہوتا ہے اگر کسی بھی جگہ شورش اور غیر مسلموں کی شرارت سر اٹھائے تو اس کی سرکوبی امام کے ذمہ ہوتی ہے۔

(اصول کافی ۲۰۰/۰، حدیث الشیعہ صفحہ ۲۷۳)

9۔ اركان اسلام (نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ) کی بجا آوری کی ذمہ داری اٹھائے۔

(اصول کافی ۲۰۰/۱)

10۔ سرحدوں کی مکمل حفاظت اور مملکت اسلامیہ کی چاروں اطراف کی کڑی گرانی و نگہبانی کرے، تاکہ کسی غیر مسلم ملک اور اس کے صاحبان اختیار کے ہملا سے رعایا یا بالکل محفوظ رہے۔ (ایضاً)

11۔ ائمہ اور درجہ امامت تمام اخیاء اور درجہ نبوت سے افضل ہیں۔ (حیات القلوب ۲/۵۲۶)

درج بالا مقاصد اور ذمہ داریاں امام کے لیے ضروری ہیں ہمارا شیعہ سے سوال ہے کہ ان تمام تر ذمہ داریوں کو ان بارہ ائمہ نے پورا کیا ہے۔ کیا یہ امر واقعی ہے کہ یہ بارہ ائمہ حدود اللہ جاری کرتے رہے۔ کیا یہ حقیقت ہے کہ ان بارہ ائمہ میں سے ہر ایک نے زکوٰۃ و صدقات خراج و جزیہ و صول کیا ہے۔ کیا ان بارہ ائمہ نے اپنے اپنے دور امامت میں فتنہ و فساد اور ظلم و شرذیا سے ختم کیا ہے۔ کیا ممالک اسلامیہ کی سرحدوں کی حفاظت اور کفار کے ساتھ چہاد کے فرض کو تمام بارہ ائمہ نے پورا کیا ہے۔ اگر نہیں تو یہ بارہ ائمہ اس روایت کے کیسے مصدق ہو سکتے ہیں۔ جن میں خود عذرالٹھیہ امامت و خلافت کی اہلیت نہیں ہے ہر ذی ہوش جانتا ہے کہ ان بارہ ائمہ میں سے صرف سرکار علی المرتضی اور سرکار امام حسن مجتبی رضی اللہ عنہی صاحب اقتدار ہوئے باتی نہیں۔ باقی جمہور اہلی سنت کے ہاں یزید پلید ان بارہ خلفاء میں شامل نہیں ہے۔ تاریخ الخلفاء و شرح فقہ اکبر کے مؤلفین کا یہ تسانیح ہے یا ذاتی رائے یا فقط ایک قول کا ذکر اور وہ بھی یزید پلید کی تعریف و توصیف کے ہرگز قابل نہیں ہیں اس لیے کہ ان کے ہاں یہ تمام خلفاء کی خلافت علی منہاج المیوت کے حاملین مراد نہیں ہیں اس میں دونوں طرح کے حضرات ہو سکتے ہیں۔ امام ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں کہ یہ حدیث ان خلفاء کی دینی عدم دشائیں مردی نہیں ہے۔ بنابریں خلافت کے لفظ کا اطلاق اس حدیث میں مجازی معنی کے طور پر ہے۔ ہاں اس حدیث میں خلافت سے مراد حقیقی معنی خلافت نبوت ہے۔ فرمایا کہ خلافت میرے بعد تین سال ہو گی۔ (فتح الباری) جہاں تک بارہ خلفاء کی

روایت میں لاپرواں ہذا الدین عزیزا کا تعلق ہے۔ تو اس غلبے سے مرادوں کا اندر ورنی داخلی غلبہ مراد نہیں ہے۔ بلکہ دین کا خارجی غلبہ ہے۔ باقی ہم نے جو یہ چند سطر میں لکھیں ہیں صرف بعض کے تقدیر یا حکایت کے طور پر قول کے حوالہ سے لکھیں گے۔ ہم صراحت سے بتا سکتے ہیں کہ یزید کو جمہور اہلی شہت نے ان بارہ میں شمار نہیں کیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں کہ یزید بن معادیہ اس شمار سے باہر ہے۔ اسیے کہ معتدین عدالتک اسے استقرار نہ ہا اور اس کی سیرت بدبری ہے۔ (قرآن اعلیٰ مفتی ۲۸۸)

پھر امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے تو تاریخ اخلاقاء میں ہی دوسرے قول (کہ اس میں یزید پلید شامل نہیں) کو بھی ذکر کیا ہے۔ (تاریخ اخلاقاء مفتی ۱۱)

پھر امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب میں یزید پر اللہ کی لعنت کی ہے۔ اور اسے امام حسین رحمۃ اللہ علیہ کے قتل کا ذمہ دار سمجھا ہے۔ اسی کتاب میں امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کا فتوی ہے کہ یزید پر اللہ تعالیٰ اور اس کے فرثوں اور تمام لوگوں کی لعنت ہے پھر امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ کا ایک شخص کو یزید کو امیر المؤمنین کہنے والے کو میں کوڑے مارنا لکھا ہے۔ (تاریخ اخلاقاء مفتی ۲۶)

ملا علی قاری نے بھی اسی محولہ کتاب میں لکھا ہے کہ کہا گیا کہ وہ یقیناً کافر ہے۔ اس (یزید پلید) کے بارے ایسی روایات موجود ہیں جو اس کے کفر پر دلالت کرتی ہیں۔ مثلاً شراب کو حلال سمجھنا امام حسین رحمۃ اللہ علیہ اور آپ کے رفقاء کی شہادت کے بعد اس کا یہ کہنا کہ میں نے ان سے بدر کا بدلہ لے لیا جو اس کے بڑوں نے ہمارے بڑوں سے کیا تھا۔ اسی قسم کی اور بہت سی کفریہ باتیں اسی سے منقول ہیں شاید امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے یزید پلید کو کافر کہنے کی وجہ یہی ہو کہ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک اس کی کفریہ باتوں کی تقدیر یقین ہو چکی تھی۔ جو اسے کافر قرار دیا ہے۔ (شرح فتاویٰ بکر مفتی ۲۷)

سیدی اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی علیہ الرحمۃ نے فتاویٰ رضویہ اور عرفان شریعت میں اس کو یزید پلید کہہ کر تفصیل کے ساتھ اس م ردود کا رد بلیغ کیا ہے۔ اہل شہت کی شرح

عفانکرنے لے کر تمام علماء امت کی کتب میں اس بیزید پلید کو مردود جہنمی ملعون قر. ادا یا کیا ہے اور اگر کسی نے تکفیر سے کفرسان بھی کیا ہے تو اس خبیث کے فتن و فجور میں تو کسی کا کلام ہی نہیں ہے۔ ہمارے علماء میں سے کوئی ایک بھی اس خبیث کے فضائل و مناقب گھوڑا ماختہ کا کوئی قائل نہیں ہے۔ تو مفترض کا اسے اہل سنت کا امام بتلانا نازی بکواس ہے۔ بیزید پلید اہل سنت کا امام نہیں بلکہ خود شیعوں کا امام ہے۔ چند ایک کتب شیعہ سے حوالہ جات ہیں کیے جاتے ہیں بیزید نے قتل حسین رضی اللہ عنہ پر خوشی کی بجائے ماتم کیا۔ (قتل اہل بیت صفوہ ۱۳۷)

بیزید اہل بیت کا غمگسار اور قاتل حسین رضی اللہ عنہ کو ملعون کرتا تھا۔

(ارشاد مفید صفحہ ۷، ۲۳۶، جام العيون صفحہ ۲۲۲، اعلام الور کی ۱۳۹ صفحہ ۱۳۹)

بیزید نے اہل بیت کو زیورات اور تھیقی لباس کے تختے دیے۔ (قتل اہل بیت صفوہ ۱۹۰)

بیزید امام زین العابدین اور ان کے بھائی عمر رضی اللہ عنہ کو اپنے ساتھ اکٹھا کھانے پر دعو کرتا تھا۔ (ذیارات الطوال صفحہ ۲۶۱)

بیزید امام زین العابدین رضی اللہ عنہ کے بغیر نہ صبح کاند شام کا کھانا کھاتا۔ (بخاری انوار ۱۰/ ۲۵۲)

امام زین العابدین رضی اللہ عنہ نے بیزید کی طرف سے بھیجا گیا دولا کو مشقان سونا قبول کر لیا۔

(حلیہ الہ بدر ۲۱/ ۲)

امام زین العابدین رضی اللہ عنہ نے بیزید کی بیعت کر لی اور خود کو مجبور غلام کہا۔

(کتاب الروضہ ۸/ ۲۳۵، جام العيون صفحہ ۷۶۸)

اب مفترض بتائے کہ بیزید کس کا امام ہے۔ اہل سنت کے ہاں جو اس حدیث کے مصدق بارہ خلفاء ہیں وہ یہ ہیں سیدنا صدیق اکبر سیدنا فاروق اعظم سیدنا عثمان غنی سیدنا علی المرتضی امام حسن مجتبی، حضرت امیر معاویہ حضرت عبد اللہ بن زبیر، عبد الملک، ولید، سلیمان، حضرت عمر بن عبد العزیز، بیزید بن عبد الملک، هشام بن عبد الملک رضی اللہ عنہم اور جس۔ روایت ہے آخر میں مفترض نے استدلال کیا ہے۔

اواؤ تو مفترض یہ روایت اسی متن کے ساتھ بسند صحیح پیش کرے پھر جواب لے۔

کراں لار بک شاپ

ثانیاً کہ اگر بحق امام ہے تو اس کی خلافت و بیعت سے کلی طور پر انکارت ہو جب تک اگر جزوی اختلاف کر لے تو کوئی حرج نہیں۔ معرفت کے منافی نہیں ہے اور پھر امام کا اطلاق تو قرآن مجید میں اس قرآن پاک پر بھی آیا ہے سر کار علی صلی اللہ علیہ وس علیہ کی خلافت و بیعت سے کلی طور پر انکار کس کو قاید یہ معرض کی غلط بحث ہے۔ جزوی طور پر اختلاف کرنے والے اس بیعت و معرفت میں شامل ہیں۔ پھر معرض کا اس حدیث کا حوالہ منصب امامت کا حوالہ دینا اس کی چہالت کا منہ بولتا ہوتا ہے۔ اس لیے کہ منصب امامت کوں کی حدیث کی کتاب ہے۔ وہ تو ایک وہابی خبیث کی کتاب ہے۔ آخر میں ہم بطور تعبیر بتانا چاہتے ہیں بارہ اماموں کی ولایت میں اہل سنت کو کوئی شک نہیں ہے۔ بلکہ وہ حقیقت میں اہل سنت کے امام ہیں۔ شیعہ کا ان سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ صرف ماننے میں ہم شیعہ کی طرح خود ساختہ شرائط سے ہرگز نہیں مانتے۔ ہاں ان کی ولایت تو اہل سنت کے ہاں مسلم ہے۔

22- مذہب حق اہل سنت میں شریعت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وس علیہ میں کسی شخص کو تثیخ و تجدیلی کرنے کا ہرگز اختیار نہیں ہے۔ مگر سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی طرف مذکورہ بالا امور کے ایجاد بدعت ہونے کا اذراً شیعہ معرض کی خلافت کا مرد بولتا ہوتا ہے۔ اتنے واضح امور جو کتب حدیث میں مذکور ہیں سے انکار اس کی چہالت کو بھی واضح کر رہی ہے۔

نماز فجر کی اذان میں حی علی الفلاح کے بعد اصلوۃ خیر من النوم کہنے کا خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ کا حکم مبارک ہے۔ حضرت ابو موزہ و رہ رضی اللہ عنہ کو رسول اقدس صلی اللہ علیہ وس علیہ نے ارشاد فرمایا کہ قل بعد حی علی الفلاح اصلوۃ خیر من النوم حی علی الفلاح کے بعد (اذان میں) اصلوۃ خیر من النوم کہو۔ (ابوداؤ ۲/۲۷، نسائی ۱/۵۷، موارد المعنان صفحہ ۸۵)

حضرت عبد اللہ بن عمر صلی اللہ علیہ وس علیہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ کے ظاہری زمانہ مبارک میں اذان فجر میں حی علی الفلاح کے بعد دو مرتبہ اصلوۃ خیر من النوم کہا جانا تھا۔ (طحاوی ۱/۸۲)

حضرت انس صلی اللہ علیہ وس علیہ فرماتے ہیں کہ سنت میں سے یہ ہے کہ اذان فجر میں حی علی الفلاح کے بعد دو مرتبہ اصلوۃ خیر من النوم کہا جائے۔ (طحاوی ۱/۸۲)

معلوم ہوا، اس کی ایجاد کا الزام سرکار عمر فاروق رضی اللہ عنہ پر غلط ہے۔ اور یہ خود کتب شیعہ سے بھی ثابت ہے۔ امام باقر فرماتے ہیں کہ میرے والد گرامی امام زین العابدین رضی اللہ عنہ (اذان نجیر میں) اپنے گھر میں الصلوٰۃ خیر من النوم کہا کرتے تھے۔ میں بھی اسے کہہ لوں تو کوئی حرج نہیں۔ (تہذیب الاحکام ۲/۲۳، وسائل الحییہ ۲/۲۵۱)

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے موزون سے فرمایا کہ اذان نجیر میں جی علی الفلاح کے بعد بطور تقدیر الصلوٰۃ خیر من النوم پڑھنے میں کوئی حرج نہیں۔

(کن لائکھنر الفتحیہ ۱/۱۸۸، وسائل الحییہ ۲/۲۳۵)

کتب حدیث میں اس کے سینکڑوں حوالے موجود ہیں ہمیں اختصار مانع ہے نہایت تراویح بھی خود سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ماہ رمضان المبارک میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ایک الگ جگہ نماز (تراویح) کے لیے بناری آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی راتیں اس میں نماز پڑھی۔ صحابہ کرام نے اس (نماز تراویح) میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء کی۔ اُم المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ لوگوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء میں نماز (تراویح) ادا کی ہے۔ دو یا تین راتیں عمل ہوا اس کے بعد رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم گھر میں بیٹھ رہے (گھر میں نماز تراویح ادا فرماتے رہے) اور باہر نہ نکلے۔ جب صبح ہوئی تو حضرات صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی وجہ دریافت کی تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مجھے خوف ہوا، (کہ میری اس نماز تراویح پر مدارومت بیکھلی) سے تم پر فرض نہ ہو جائے۔ (بخاری ۱/۱۰۱)

پھر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں نے تمہارے لیے اس قیام (تراویح) کو تمہارے لیے سنت مقرر فرمادیا ہے۔ (تالی ۲/۲۲۹، بن بیہی ص ۹۵، کنز العمال ۲/۲۹۲)

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ پیشک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رمضان المبارک میں میں تراویح ادا فرماتے تھے۔

(مصنف ابن ابی شیبہ ۲/۲۸۵، آثار ابن حنبل ۲/۵۶، مجمع الزوادی ۳/۲۷، الحجۃ الکبیر للطبرانی ۱/۲۹۳، سفیان کبریٰ رضی اللہ عنہ ۲/۲۹۶، کشف الغمہ ۲/۱۱۶، الواقف ص ۵۶، حاشیہ موطا امام محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۳/۲۱، مسند عبد بن حمید ص ۲۸)

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ بھی یہی ارشاد فرماتے ہیں۔ (تاریخ جرجان صفحہ ۲۷۵)

معلوم ہوا کہ نفس تراویح کا ثبوت خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے باجماعت کا موجود ہے۔ مگر فرضیت کے خوف کی وجہ سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر باجماعت نماز تراویح پر ہیگلی نہ فرمائی۔ مگر جب عہد صحابہ میں یہ اندیشہ نہ رہا تو سرکار حضرت عمر رضی اللہ علیہ عنہ نے تمام صحابہ کرام کے اتفاق اور موجودگی میں اس سنت باجماعت تراویح کو التزم اور نماز نہ فرمایا اور اس پر تمام صحابہ کرام کا اتفاق موجود ہے، جس کے بے شمار دلائل موجود ہیں کسی صحابی نے بھی سرکار عمر رضی اللہ علیہ عنہ کے اس فعل و قول پر تکفیر و تھیق نہ کی۔ بلکہ تاسید و تھیق میں فرمائی، سرکار حضرت علی الرضا رضی اللہ علیہ عنہ ارشاد فرماتے ہیں کہ اللہ حضرت عمر رضی اللہ علیہ عنہ کی قبر کو روشن کرے۔ انہوں نے جیسے ساری مساجد کو روشن کر دیا۔ (شرح فتح البلاغہ ابن ابی حمید ۹۸)

اور خود کتب شیعہ میں رمضان المبارک میں نماز عشاء کے بعد ۲۰ رکعت نماز (تراویح) پڑھنے کا حکم ہے۔ ائمہ کی طرف سے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان المبارک میں نماز عشاء کے بعد تراویح پڑھنا ثابت ہے۔ (فروع کافی ۳/۳۹۹)

اور ائمہ اہلی بیت بھی اس کی ادائیگی کرتے رہے۔

(الاستبصار ۲/۲۳۱، میں الاستھنہ الفتنیہ ۲/۹-۸)

معلوم ہوا کہ تراویح پڑھنے کو سرکار عمر رضی اللہ علیہ عنہ نے گھر انہیں ہے بلکہ اس کا ثبوت خود کتب شیعہ و سنت سے ائمہ اہلی بیت تک موجود ہے۔ سرکار عمر رضی اللہ علیہ عنہ پر اس کی ایجاد کرنے کا اذرا م باطل و مردود ہے۔

چار تکمیرات جنازہ بھی سرکار عمر رضی اللہ علیہ عنہ کی ایجاد نہیں ہے۔ بلکہ یہ بھی سرکار دو عالم رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے خود ثابت ہے۔ حضرت نجاشی کا جنازہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے چار تکمیرات کے ساتھ پڑھایا۔ (بخاری ۱/۱۷۷)

اس پر بے شمار احادیث موجود ہیں مذکورہ حدیث خود شیعہ کی کتاب ناسخ التواریخ میں بھی موجود ہے۔ حضرت نجاشی کی نماز جنازہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے چار تکمیروں کے ساتھ پڑھائی

اس کے مزید حوالہ جات ملا حظہ ہوں۔

(بخاری ۱/۲۸۱، مسلم ۱/۳۰۹، ترمذی ۱/۱۹۸، سنن نسائی ۱/۲۱۷، سنن الجبلی صفحہ ۲۱۱، سنن ابو داؤد ۱/۱۰، مکملۃ المساجع صفحہ ۱۳۲، سنن کیری للہمۃ ۲/۲۳۰، محدث امام احمد ۲/۲۳۰، مصنف ابن الیثیر ۲/۱۸۳، مجمع ابن جبیان ۲/۲۰۷)

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسالم نے اپنی ظاہری حیات طیبہ میں آخری نماز جنازہ میں چار تکبیریں کہیں۔ امام حسن رضی اللہ علیہ وسالم نے حضرت علی المرتضی رضی اللہ علیہ وسالم کی نماز جنازہ میں چار تکبیریں کہیں امام حسین رضی اللہ علیہ وسالم نے امام حسن رضی اللہ علیہ وسالم کے جنازہ کی نماز میں چار تکبیریں کہیں۔ (سنن دارقطنی ۲/۲۷، مدرسہ ۱/۳۸۶)

معلوم ہوا کہ معرض نے اپنی جہالت کی وجہ سے اس فضل نبوی کی ایجاد حضرت عمر رضی اللہ علیہ وسالم کے ذمے لگادی متعہ کی حرمت بھی سرکار عمر رضی اللہ علیہ وسالم نے نہ کی بلکہ اس کی ممانعت و حرمت خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسالم نے صراحت کے ساتھ فرمائی ہے۔ خود سرکار علی رضی اللہ علیہ وسالم راوی کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسالم نے فتح خبر کے دن متعہ اور پالتو گدھوں کے گوشت کھانے سے منع فرمادیا۔

(مکملۃ صفحہ ۲۲۲)

انہی الفاظ سے سرکار علی رضی اللہ علیہ وسالم نے حضرت ابن عباس رضی اللہ علیہ وسالم سے یہ ممانعت متعہ والی روایت بیان کی۔ (بخاری ۲/۷۶۷)

متعہ کی ممانعت و حرمت پر بھی کثیر روایات مرفوع موقوف کتب حدیث میں منقول ہیں مگر اختصار مانع ہونے کی وجہ سے ہم اس پر اکتفا کرتے ہیں خود کتب شیعہ میں بھی سرکار علی کی روایت ہے۔ فرماتے ہیں سرکار علی رضی اللہ علیہ وسالم کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے گھر میوگد ہے اور عقد متعہ سے منع فرمایا۔ (الاستعارة ۱/۱۲۷)

یا قی رہا طلاق خلاش بیک وقت کو طلاق خلاش ہی قرار دینا تو یہ بھی سرکار عمر رضی اللہ علیہ وسالم کی ایجاد نہیں بلکہ خود سرکار نات صلی اللہ علیہ وسالم کا مذہب انور ہے۔ حضرت عوییر رضی اللہ علیہ وسالم نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسالم کے سامنے اپنی بیوی کو تین طلاقوں دیں تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسالم نے ان میں جداگی کروی اور ان کو تائفذ کر دیا۔ (بخاری ۲/۹۱، ابو داؤد ۱/۳۰۶)

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ نے رسول اکرم ﷺ سے عرض کیا کہ میں نے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دے دی ہے۔ فرمایا جو عن کر لے میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ اگر میں اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دیتا تو پھر بھی رجوع و حلہت ہو سکتی تھی فرمایا نہیں پھر جدائی ہی ہے۔ (مسلم ۲۷۶، بیہقی ۳۱/۲۳۳، بیہقی ۷/۳۳۲، بیہقی ۷/۳۳۲، بیہقی ۷/۳۳۲، بیہقی ۷/۳۳۲، بیہقی ۷/۳۳۲)

حضرت فاطمہ بنت قیس کو ان کے شوہر حفص بن مغیرہ نے تین طلاقیں دے دیں تو رسول اکرم ﷺ نے ان کو جائز و نافذ کر دیا۔ (ابن ماجہ)

سرکار علی الرضا رضی اللہ عنہ کا سبیل فتوی ہے۔ (مسنون ابو شیبہ ۲/۲۰، مسنون عبد الرزاق ۲/۲۳۱)

سرکار ابن عباس رضی اللہ عنہ کا سبیل فتوی ہے۔ (ابوداؤد ۲۲۹، بیہقی ۷/۳۳۲)

پوری امت کا اجماع سیست تمام صحابہ کرام کے اور ائمہ اربعہ فقیہاء کرام اس پر ہے اور اس پر بے شمار احادیث نقل کی جاسکتی ہیں۔

معلوم ہوا کہ سرکار عمر رضی اللہ عنہ کے حوالہ سے مفترض کا ان کو بدعاۃت کا موجود قرار دینا نزی خباثت اور وحکم دہی ہے۔ وگرنہ علی ڈنیا میں مفترض کی جہالت ہم نے ہر طرح واضح کر دی ہے۔ بلکہ ہم نے کتب شیعہ سے بھی اہل سنت کے مذہب کا حق ہونا واضح کر دیا۔ والحمد لله رب العالمین۔

محمد کا شفف اقبال مدینی رضوی غفرلہ الاصد

جامعہ غوث شریف رضویہ مظہر اسلام سمندری ضلع فیصل آباد

ربيع الآخر ۱۴۲۸ھ

## خدمت علامہ محمد کا شفاق اقبال مدنی صاحب

السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ!

بعد آداب و نیاز دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ محبوب خدا کا صدقہ آپ کو علم و عرفان میں عرض  
بنخشنے اور مخلوقی خدا آپ کے علم سے مستفیض ہوتی رہے۔ آمین!

ہمیں ایک مُذکوم گروہ کے ساتھ مجاہدہ کی صورت پیش آچکی ہے۔ ہمیں چیلنج کیا گیا ہے  
کہ اگر آپ اس مسئلہ میں پیچے ہیں اور حق پر ہیں تو ہمارے سوالات کے تحریری جوابات پیش  
کریں اور اگر جوابات پیش نہیں کر سکتے تو پھر ہم جو حق بات کہتے ہیں اس کو تسلیم کر لیں۔

ہم نے اپنے مقامی علماء سے فردا فردا رابطہ کیا اور ان کو صورت حال سے آگاہ کیا۔ مگر  
تحریری جوابات سے سب نے گریز کیا۔ اور بعض نے تو یہاں تک کہا کہ یہ اختلافی مسئلہ  
ہے اسے مت چھیڑو۔ میں نے جواباً عرض کیا کہ اختلاف اپنی جگہ ہے لیکن حق تو ایک ہی  
جانب ہوگا۔ اختلاف کی صورت میں دونوں فریق تواریخ پر نہیں ہو سکتے۔ حق تو ایک کے  
ساتھ ہے۔ لہذا ہمیں حق کا راستہ تلاش کرنا چاہیے۔ ہمارے مقامی علماء نے ہمیں تذبذب  
میں ڈال دیا ہے یا تو ہم لکیر کے فقیر ہو چکے ہیں، اندھی تقلید کے قاتل ہو چکے ہیں یا باطل  
وقوتوں کو جواب دینے کی ہمارے پاس علمی استعداد نہ ہے یا پھر ہم ضد اور تعصب کا شکار ہو کر  
حق سے چشم پوشی کر رہے ہیں اور حق کو قبول کرنے کے جذبہ ایمانی سے محروم ہو چکے ہیں۔  
اس صورت حال میں ہم ذیات فی شیا پ کا نقشہ پیش کر رہے ہیں۔

آپ سے خدا مصطفیٰ ﷺ کا واسطہ دے کر اپنی کرتا ہوں کہ خدارا ہماری راہنمائی فرمائیں۔  
ہمیں ان سوالات کے جوابات سے آگاہ فرمادیں۔ تاکہ ہمیں اطمینان قلب نصیب  
ہو۔ ہمیں تذبذب کی کیفیت سے نکال کر یقین کی منزل پر لایے۔ خدا نخواستہ اگر آپ نے

بھی خاموشی اختیار کی، حق کو چھپایا اور ہماری راہنمائی نہ فرمائی تو روزِ قیامت آپ جواب دہ ہوں گے۔ خدا کی بارگاہ میں کیا منہ دھاڑا گے۔ علمائے ربانی کی یہ شان نہیں کہ وہ حق کو چھپائیں۔ حق کو چھپانا تو سب سے بڑا ظلم و تعدی ہے۔  
سوالنامہ اور واپسی لفافہ ارسال خدمت ہے۔  
والسلام!

دعا گو:

حافظ فلک شیر  
خطیب جامع مسجد فاروق اعظم  
شاہین کالوئی، سرگودھا

نکاح | نسل

WWW.NAFSESLAM.COM

## مخالفین کے سوالات

محض خداو مصطفیٰ ﷺ کی رضاو خوشنودی، اہل اسلام کی راہنمائی و حق و بدایت پر استقامت کیلئے اور قوانین و تعریفات خداوندی سے بغاوت و خروج و انہی تقلید کے گراہ کن اثرات سے بچانے اور حق و باطل میں امتیاز رکھنے کی خاطر تعصّب و ضد سے بالاتر ہو کر قرآن و سنت اور تاریخی حقائق کی روشنی میں مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات سے مستفید فرمائے جاؤں:

- 1- فرمانِ خدا ہے: ایک مومن کو عمدًا قتل کرنے والا داعیٰ جہنمی ہے۔ اس پر اللہ کا غضب و لعنت ہے اور اس کیلئے بہت بڑا عذاب تیار ہے۔ تو جس نے خلیفہ راشد سے بغاوت کر کے بے شمار صحابہ کا قتل عام کرایا وہ کس قدر اللہ کے غضب و لعنت کا مستحق ہو گا۔ وہ آپ کے علم و اعتقد میں جنتی ہے یا جہنمی؟
- 2- قرآن و سنت کی رو سے صحابی و باغی کی تعریف و جزا کیا ہے؟ کیا صحابی اور باغی کو ایک ہی زمرہ میں شمار کیا جا سکتا ہے یا نہیں؟
- 3- احادیث متواترہ کامانہ امثل قرآن ضروری ہے۔ ایسی متواتر حدیث کے خلاف اعتقاد عمل بدایت ہے یا گراہی؟
- 4- اجتہاد کی تعریف۔ اجتہاد کب رو ہے۔ اجتہاد یا القلم یا السيف ہے۔ وہ کیا شرائط ہیں جن کا مجہد میں پایا جانا ضروری ہے جس سے وہ درجہ اجتہاد کو پہنچتا ہے اور مجہد کو اپنی صریح خطاب کا علم و یقین ہونے پر رجوع کرنا ضروری ہے یا نہیں؟
- 5- نبی پاک ﷺ کو بالواسطہ یا بلا واسطہ گالیاں دینے والا، تنقیص و توہین کرنے والا، بعض و عداوت رکھنے والا، ناقرمانی کرنے والا، موسن ہے یا مخالف و مرتد؟

6۔ ایک خلیفہ راشد کی اطاعت فرض ہے۔ فرض کا منکر و مخالف مومن ہے یا کافر؟

7۔ ایک صاحب ایمان تمام ارکان و فرائض اسلام و جمیع وضوریات دین و ایمان پر پختہ یقین و ایمان رکھتا ہے۔ حضور خاتم النبیین ﷺ کے اہل بیت اطہار، خلفاء راشدین، صحابہ کرام، اولیائے امت کا ادب و عشق رکھنے والا پیر و کار ہے۔ امیر عامد معاویہ کو باغی جانے سے کیا اس کا ایمان کامل نہیں؟ اگر آپ کے اعتقاد و ایمان و علم میں تھکیل ایمان کا دار و مدار معاویہ کے مانے پر ہی ہے تو قرآن و سنت میں اس کے جواز میں کیا ولائکل ہیں؟

8۔ ان اللہ حرم الجنة علی من ظلم اهل بیتی او قاتلہم او اعان علیہم او سبھم۔  
”بے شک اللہ نے حرام کر دیا جنت کو اس شخص پر جس نے میرے اہل بیت پر ظلم کیا یا ان سے جنگ کی یا ان سے جنگ کرنے میں اعانت و مدد کی یا ان کو گالی دی۔“

یہ سب کام معاویہ نے کیے۔ اس حدیث کی رو سے معاویہ کے جہنمی ہونے میں قطعاً شک نہ رہا لیکن حواری ملاں اپنے مغروضوں کے بل بوتے پر معاویہ کو گھیث گھیث کر جنت لے جانے کی کوشش میں کامیاب ہو سکے گا یا خود اس کے ساتھ جہنم کا ایندھن بنے گا؟

9۔ من عادی لی ولیاً فقد آذته بالحرب ”جس نے میرے ولی سے عداوت کی میر اس سے اعلان جنگ ہے“ تو جس نے عمر بھر امام الاولیاء سے جنگ و جدل کا سلسلہ جاری رکھا اور خطبہ جمعہ میں حضرت علیؑ اور آپ سے محبت کرنے والوں پر لعن طعن کرنا اور کرتا رہا اس کے خلاف اللہ تعالیٰ کے اعلان جنگ کی شدت کا کیا عالم ہو گا ایسے شخص پر اللہ کا غضب ہے یا رحمت؟

10۔ ”مومن ہی علی سے محبت کرے گا اور منافق ہی علی سے بغضہ رکھے گا۔“  
معاویہ کا زندگی بھر حضرت علیؑ سے جنگ و جدل کرنا اور ان پر لعن طعن کرنا اور کرنا، حضرت علیؑ سے محبت کی علامت ہے یا بغضہ کی؟ اس حدیث اور کردار معاویہ کی

روشنی میں معاویہ مومن ہے یا منافق؟

11- ملت اسلامیہ کے تمام اہل حق کا یزید کے لعنتی و چہنی ہونے پر اجماع ہے۔ جبکہ یزید اول (امیر عامد معاویہ) جو یزیدیت کا بانی اور اسے تقویت دینے والا انتشار ملت کو پروان چڑھا کر اتحاد ملت کو تباہ کرنے والا تحریف دین اور ملوکیت کی بناء قائم کرنے والا قاتل آل دا اصحاب باغی کا کردار یزید کے کرتوت سے بڑھ کر بدتر ایمان سوز اور دین کش ہے۔ بایس ہمه ضدی و متعصب ملاں و صوفی یزید اول (معاویہ) کی حمایت پر مصروف ہے۔ کیا یزید اول (معاویہ) اور یزید ثانی کے کردار و کرتوت میں مماثلت نہیں ہے؟

12- ولا تلبسو الحق بالباطل و تکتموا الحق و انتم تعلمون۔

”اور حق کو باطل کے ساتھ مت ملاو۔ اور تم حق کو چھپاتے ہو اور تم جانتے بھی ہو۔“

تو کیا ایک باغی دین و ملت کو صحابہ میں ملنا اس آیت کا انکار اور صحابہ کی توہین نہیں؟ اور کیا قرآن کی ایک آیت کا انکار کرنیں؟

منجانب:

ابن حمین دفاع ناموس اصحاب مصطفیٰ، پاکستان

۷۸۶  
۹۲

## جوابات

محبی و مخلصی حافظ فلک شیر صاحب

سلام مسنون!

خبریت موجود خیریت نیک مطلوب

آمد پر سر مطلب۔ کچھ دن قبل آپ کا خط ملا تھا۔ مگر بعض مصروفیات کی بناء پر آپ کے مکتوب کی طرف توجہ نہ ہو سکی۔ آپ نے اس میں واپسی لفافہ کا لکھا تھا۔ آپ کے خط کے لفافہ میں واپسی لفافہ نہ تھا۔ بہر حال اب چند معروضات حاضرِ خدمت ہیں ان کے جواب میں وصولی پر مطلع فرمائیں! تاکید ہے۔

1۔ آپ نے جس منظم گروہ کا ذکر کیا ہے اس کا نام اور اس کے ذمہ دار ان کے نام لکھنے سے کیوں گریز کیا ہے۔ اس کی وجہ کیا ہے۔ اولًا ان کے نام سے ہمیں مطلع کیا جائے تاکہ پتہ چلے کر یہ کون لوگ ہیں۔

2۔ آپ کس گروہ سے متعلق ہیں اور آپ کی بیعت وغیرہ کہاں ہے۔ سرگودھا میں فقیر دو دن قبل حاضر ہوا مگر آپ کا متعدد حضرات سے پوچھنے کے باوجود کیوں اتنا پتہ نہ چلا۔

آپ کے ہاں فقیر کے احباب میں مولانا محمد شاہد رضوی صاحب ہیں۔

3۔ آپ نے جن علماء سے رابطہ کیا ان کے نام تحریر کریں تاکہ فقیر کو علم ہو کون سے ایسے حضرات ہیں جو دین و مسلم کے نام کا کھا کر نمک حرامی کر رہے ہیں۔

4۔ اب آپ کے سوالات کے مختصر اجنبی جوابات لکھ رہا ہوں۔ آپ کے دوبارہ رابطہ

کرنے پر اس کی تفصیلی تردید بھی کر دوں گا۔ انشاء اللہ المولی! جواب صرف اس پر  
لکھ رہا ہوں تاکہ حق کے متلاشی حضرات مذہب سے ہٹ کر یقین اور دین اسلام کی  
وابستگی میں ہی بیقا تصور کریں۔ بنیادی طور پر یہ بات ذہن نشین رکھیں کہ جس خبیث  
انفس نے مذکورہ سوالات تحریر نکی ہیں وہ صرف جاہل ہی نہیں اجہل ہے۔ وہ تو دین  
کے اصول اور بنیادی اصطلاحات سے ہی جاہل ہے نہ اسے اصول فقہ و حدیث کی ہوا  
گلی ہے نہ کچھ اور۔

امیر المؤمنین سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ جلیل القدر صحابی اور کاتب و حجی ہیں جن کیلئے خود  
محبوب دو عالم کی بیشتر نے دعائے رحمت فرمائی۔ اے اللہ معاویہ کو ہادی بنا، ہدایت یافتہ ہنا اور  
ان کے ذریعہ سے دوسروں کو بھی ہدایت عطا فرم۔

اللّٰهُمَّ اجْعَلْهُ هَدِيًّا مَهْدِيًّا وَاهِدِيًّا وَاهِدِيًّا۔

(انخلاف الفاظ کے ساتھ یہ روایت دیکھئے: جامی ترمذی ۲/۲۲۷، میثاق الصاحب صفحہ ۵۷، تاریخ کیر لخواری ۲/۲۲۷، تاریخ اسلام للذہبی ۲/۲۱۹، تطبیق البیان صفحہ ۱۱-۱۲، جمیل الموسی ۱/۲۸۰، حلیۃ الاولیاء ۸/۳۵۸، طبقات الکبری لابن سعد ۷/۱۳۶، الہدایہ والنهایہ ۱/۱۲۱، تاریخ بغداد ۱/۲۰۸، موارد الفطیمان صفحہ ۵۶۶، اخبار اصیان ۱/۱۸۰، الاصابہ ۱/۱۷۳، تہذیب الاصابہ والاتفاقات ۱/۱۳۰، فضائل حجاب الامام حرم ۲/۲۸۶) (۹۰۲)

حضرت وحشی بن حرب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ امیر معاویہ حضور سید عالم علیہ السلام کے پیچھے سواری پر بیٹھے تھے۔ آپ علیہ السلام نے فرمایا: اے معاویہ تیرے جسم کا کون سا حصہ میرے زیادہ قریب ہے۔ عرض کیا: میرا بطن۔ حضور علیہ السلام نے دعا فرمائی کہ اے اللہ اے علم اور حرم سے بھر دے۔ (تاریخ کیر ۱/۱۸۰، تاریخ اسلام للذہبی ۲/۳۱۹)

حضرت عربیاض بن ساریہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضور علیہ السلام نے دعا فرمائی:

اللّٰهُمَّ عَلَّمْ مَعَاوِيَةَ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقَهِ العَذَابَ۔

”اے اللہ امیر معاویہ کو کتاب اور حساب کا علم عطا فرم اور اسے عذاب سے بچائے۔“

(فضائل حجاب الامام حرم ۲/۹۲، گنجی بن حبان ۱/۱۰، گنجی بن حبان ۱/۱۰، موارد الفطیمان صفحہ ۵۶۶، تاریخ اسلام ۲/۳۸۱، کنز الہمار ۷/۸۸، گنجی الزادہ ۹/۹۹، اصاپا ۱/۳۵۶، منڈ امام حرم ۲/۱۶، الہتیحاب ۲/۲۸۱، کتاب المعرفۃ والریح ۲/۳۲۵)

البدایہ والنہایہ/۱۲۰، انساب الاشراف/۲/۱۰۷)

یہ بھی درعا فرمائی کے اللہ! معاویہ کو کتاب کا علم عطا فرمایا اور اسے شہروں پر فتح عطا فرمایا اور عذاب سے بچا لے۔ (شرح شفاعة/۱، البدایہ والنہایہ/۸، مجمع الزوائد/۹/۳۵۶)

مزید ارشاد فرمایا کہ میری امت میں سب سے حلم اور جواد امیر معاویہ رضی اللہ عنہ ہیں میرے راز کا محافظ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ ہے جس نے ان سے محبت کی اس نے نجات پائی جس نے ان سے بغض رکھا وہ بلاک ہوا۔ (اطمیح الجہان صفحہ ۱۲)

مزید فرمایا: اللہ اور اس کا رسول ﷺ میں میر معاویہ رضی اللہ عنہ سے محبت کرتے ہیں۔

(اطمیح الجہان صفحہ ۱۲)

جریل امین نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کیا: معاویہ رضی اللہ عنہ سے خیر خواہی کیجھے۔ کیونکہ وہ اللہ کی کتاب پر امین ہیں اور کیا ہی اچھے امین ہیں۔

(مجمع الزوائد/۹/۳۵۶، البدایہ والنہایہ/۸/۱۲۱، اطمیح الجہان صفحہ ۱۲)

حضور ﷺ نے ایک موقع پر ارشاد فرمایا کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو میرے پاس بلاؤ۔ جب امیر معاویہ رضی اللہ عنہ حاضر ہوئے تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ تم اپنے معاملات ان پر پیش کرو اور ان کو اپنے معاملات پر گواہ بناؤ اس لیے کہ یہ قوی اور امین ہیں۔

(البدایہ والنہایہ/۸/۱۲۱)

حضور سرور عالم ﷺ امام المؤمنین ام جیبہ رضی اللہ عنہ کے ہاں تشریف فرماتھے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ حاضر خدمت ہوئے۔ تو ان کے کان میں قلم لگا ہوا تھا۔ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ یہ قلم کیا ہے۔ عرض کیا یہ اللہ اور اس کے رسول کیلئے تیار کیا ہے (کتابت کیلئے)۔ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تمہیں بہترین جزا دے۔ خدا کی قسم! میں نے تمہیں لکھنا صرف اسی لیے سکھایا کہ تو اللہ کی وحی لکھے۔ میں بھی کوئی کام وحی کے بغیر نہیں کرتا، اے امیر معاویہ رضی اللہ عنہ! اگر تجھے خلافت کی قیض پہنائی جائے تو کیا خیال ہے اور خلافت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوگی، لیکن اس میں پریشانیاں ہوں گی، تو ام المؤمنین

نے عرض کیا تو پھر ان کے لیے دعا فرمائیے آپ ملکیتِ ملٹ نے دعا فرمائی: اے اللہ امدادویہ کو ہدایت عطا فرم۔ (پریشانیوں) بدھتی سے دور رکھ دنیا و آخرت میں اس کی مغفرت فرم۔  
(البدایہ والہبیہ ۱۳۰/۸)

الہذا شہر کے اندر مذکور سوالات کرنے والا قرآن و حدیث سے جالی ہے اور معاند ہے۔ سوال نمبر ایں آیت قرآنی کا مصدق امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو قرار دینے والا قرآن و حدیث پر بہتان لگاتا ہے۔ پوری امت مسلم خود سرور کا نکات میں قبول ہے جملہ القدر صحابہ کرام، خود سیدنا علی الرضا اور سیدنا امام حسن اور امام حسن بن زین الدین تو اس آیت قرآنی کا مصدق حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو قرار نہیں دیتے۔ ہم پوچھتے ہیں اسے خبیث اللہ تم یہ بتاؤ کہ اگر نعوذ باللہ اس آیت کا مصدق امیر معاویہ رضی اللہ عنہ ہیں تو حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو پانچ بھائی قرار دے کر اور ان سے صلح کر کے سیدنا امام حسن اور امام حسن بن زین الدین کا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کرنا کیا یہ ظاہر کرتا ہے کہ ایک جہنمی سے حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ نے صلح کی۔ ایک جہنمی کی بیعت حضرات حسین کریمین نے کی۔ نعوذ باللہ۔ تمہارے اس خبیث استدلال سے تو مولا علی اور امام حسن و حسین بن زین الدین بھی محفوظ نہیں رہتے۔ اور پھر کیا کافر جہنمی کیلئے حضور علیہ السلام دعا میں کرتے رہے۔ نعوذ باللہ۔ حالانکہ امت اس پر متفق ہے کہ حضور علیہ السلام کی دعائے رحمت یقیناً مستجاب ہے۔ ان مقتولین کے قل کے ذمہ دار حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نہیں بلکہ قاتلین سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ ہیں۔ سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ کے مقابلے میں آنا جہادی غلطی ہے اس کو ایمان و کفر کی لڑائی سمجھنا بے وقوفی اور جہالت ہے۔ خود سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ نے اس کا فیصلہ فرمایا کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا اور میر ارب ایک نبی ایک اسلام کی دعوت ایک نبی سے اللہ پر ایمان اور نبی کی تصدیق میں کی ویزادتی کا دعویٰ ہی ہرگز نہیں کرتے نہ ہی وہ یہ دعویٰ کرتے ہیں۔ ہمارا اختلاف خون عثمان غنی رضی اللہ عنہ میں ہے حالانکہ ہم اس سے بری ہیں۔ (معجم البلاعہ ۱۱۲/۲)

مزید ارشاد فرمایا کہ ان (امیر معاویہ رضی اللہ عنہ) کی طرف کفر کی نسبت نہ کرو اور ان کے

لیے کلمات خیر ہی ادا کرو اس لیے کہ ہم نے گمان کیا کہ انہوں نے ہمارے ساتھ بغاوت کی۔ اور یہی خیال انہوں نے ہمارے بارے میں کیا۔ (تاریخ ابن عساکر/ ۳۲۹)

نیز حضرت علی رضی اللہ عنہ نے امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ان کے ساتھیوں کے متعلق فرمایا کہ ان کی طرف شرک و کفر کی نسبت نہ کرو وہ ہمارے بھائی ہیں جنہوں نے ہمارے ساتھ بغاوت کی۔

(مصنف ابن ابی شیبہ/ ۸/ ۲۰۷، سمن کبری/ ۸/ ۲۷۲، ترطیب/ ۲۲۲، یہی شیعہ کی قرب الائنا صفحہ ۲۵۴ پر ہے)

مزید ارشاد فرمایا کہ ہم ایک دوسرے کی تکفیر نہیں کرتے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ اپنے کو حق پر گمان کرتے ہیں اور ہم اپنے کو۔ (قرب الائنا صفحہ ۲۵۵)

مزید یہ کہ حضرت علی امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے احباب کے لیے کفر کا اطلاق درست نہیں جانتے بلکہ ان کو پاک مومن قرار دیتے ہیں۔

(ابن عساکر/ ۱، ۳۲۰، ایشی ملکہ ہبی صفحہ ۲۲۵)

اب معرض خبیث کو سوچتا چاہیے کہ اس عام اعتراض کا ذمہ دار اسی کے خبیث استدال کی روشنی میں سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ بنتے ہیں۔ اور پھر یہ کہ دونوں طرف کے مقتولین کو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جستی قرار دے دیا تھا۔ (بیان ازوائدہ ۳۵۶)

اور پھر رسول کا نات ملکہ نے اس کا فیصلہ کر دیا تھا کہ تم دونوں کی جنگ ہو گی۔ بعد میں اللہ کی رضا و معافی تھا رے شامل خال ہو گی۔ (قییر و مشورہ ۲/ ۳۲۲، ترطیب/ ۲۷۸)

اس لیے ثابت ہو گیا معرض کی جنگ خور رسول کا نات ملکہ سے ہے۔ دوسرے سوال کے جواب میں معرض کو علم ہونا چاہیے صحابی اُس خوش نصیب کو کہتے ہیں جو ظاہری طور پر رسول مکرم رضی اللہ عنہ کی حالت ایمان پر زیارت کرے اور اس پر اس کا وصال ہو۔ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی صحابیت سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ سے لے کر پوری امت مسلمہ کو مسلم ہے۔ جو اس کا انکار کرتا ہے یہ اُس کی خباثت ہے۔ دوسرا یہ کہ باغی صرف کافر کو نہیں کہتے بلکہ صرف زیادتی کرنے والے کو بھی باغی کہتے ہیں اور باغی کا ایک معنی طلب کرنے والا ہے اس اعتبار سے سیدنا امیر معاویہ

بڑی باغی قصص ہیں۔ اور یہ امران کی صحابیت کے ہرگز منافی نہیں۔ مفترض نہ صرف قرآن و حدیث سے جاہل ہے بلکہ لغت سے بھی اجہل ہے۔ اس کو چاہیے کہ وہ کسی صحیح العقیدہ سُنی عالم دین سے علم حاصل کرے پھر بات کرے۔ بے تکلیف کرنے سے کیا ثابت ہو گا؟

تمہرے سوال کا جواب یہ ہے کہ متواتر حدیث کون سی ایسی ہے جو امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی صحابیت کے منافی ہے پہلے تم متواتر حدیث کی تعریف کرو پھر اس کے بعد اپنی مُتبدِل روایت کو پیش کرو پھر اس کا جواب لو۔

چوتھے سوال کے جواب میں گزارش ہے جس کے مجہد ہونے کو صحابہ کرام کی تائید و تصدیق حاصل ہے۔ مثلاً سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے ایک موقع پر ایک مسئلہ میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے متعلق ارشاد فرمایا کہ اصحاب اہل فقیہہ۔ (بخاری ۱/۵۳۱، مک浩ہ ص ۲۲)

دوسری روایت میں ہے فرمایا کہ اصحاب اہل بنی لیس احمد من اعلم من معاویہ۔  
(سنن بکری ۲۶/۳)

جن کے مجہد ہونے کو ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تائید حاصل ہے امام ذہبی کہتے ہیں کہ اس کی شہادت حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے دی ہے۔ (المقی من مکاہی ص ۳۸۸)

اب تم اپنی پچریں لگاؤ تو معلوم ہوا کہ صحابہ کرام کا نام لے کرم خباث پھیلارہے ہو، اجتہاد مسائل شرعی مرتبط کرنے کا نام ہی ہے اور جو دلائل شرعیہ سے اظہار استباط اسے مجہد کہتے ہیں ان چکروں میں لوگوں کو ظالِ کرتدز بذب کیوں کرتے ہو۔ سیدھی بات کیوں نہیں کرتے جن کا اجتہاد سیدنا علی الرقیب رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو مسلم ہے اس پر اعتراض کرتے ہوئے شرم کرو۔

پانچویں سوال کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ لعنة اللہ علی الکافرین۔ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے کب بالواسطہ یا بلا واسطہ حضور علیہ السلام کو گالیاں دی ہیں تھہاری شر پر خدا کی لعنت بر رہی ہے جو اتنے بڑے بہتان لگا رہے ہو اور وہ بھی ایک صحابی پر۔

چھٹے سوال کے جواب میں ہم کہتے ہیں ارے جبیث تمہیں تو اس بات کا بھی علم نہیں کہ

فرض کی کتنی اقسام ہیں۔ خلیفہ راشد کی اطاعت کون سا فرض ہے۔ تم اتنے جاہل ہو اور اعتراض کرتے ہو ایک صحابی رسول پر اور پھر تمہارے اس فتویٰ کفر سے تو حضرت علی اور امام حسن، امام حسین رضی اللہ عنہم بھی نہیں بچتے۔ بتاؤ پھر انہوں نے امیر معاویہ سے صلح کیوں کی بیعت کیوں کی اور تمہارے بقول کافر کو مسلمان مان کر اس سے صلح کر کے بیعت کر کے یہ حضرات کس کھاتے میں گئے۔ ولا حول ولا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

اور امام حسن رضی اللہ عنہ کا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی بیعت کر کے ان کی اطاعت کرنا اور تم جیسے خبیث کا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو را بھلا کہنا کیا امام حسن رضی اللہ عنہ جیسے خلیفہ راشد سے بغاوت نہیں ہے۔ تم بے حیائی کے اس درجہ کو پہنچ چکے ہو کہ امام حسن رضی اللہ عنہ کو بھی اپنے بکواس بھرے دعووں سے معاف نہ کیا۔

ساتویں سوال کا جواب یہ ہے کہ ہزار دفعہ کوئی آدمی ضروریات دینی کا اقرار کرے اگر ایک بھی ضروریات دین میں سے انکار کرے گا وہ تو کافر ہے ایک قطعی کفر کے ہوتے ہوئے دوسرے اعتقادیات یا اعمال کو نہیں دیکھا جاتا۔ اسی لیے جو شخص صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کسی کا بے ادب گستاخ ہے وہ خبیث ہے قرآن مجید تو کا وعد اللہ الحسنی تمام صحابہ کو نوید نہائے مگر خبیث مفترض اس میں فلاں فلاں کی تخصیص واستثناء کرے تو کیا اس پر تازہ و حی نازل ہوئی ہے۔ نعوذ باللہ اور پھر احادیث مبارکہ میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دعا فرمانا ان کے فضائل بیان کرنا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے لے کر اہل ہیت اور ان سے لے کر تمام امت مسلم کا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی عظمت کو تسلیم کرنا کافی نہیں ہے؟ جو ان کی شان میں بکواس کرے اس نے ان قرآن و سنت کے نصوص کو ٹھکرایا ہے یا نہیں؟ ایسے خبیث کو ہم یقیناً خبیث ہی جانتے ہیں جو امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا گستاخ ہے۔

آٹھویں سوال کے جواب میں عرض یہ ہے کہ مفترض خبیث کا اپنے گمان میں علم زیادہ ہے اور امام حسن، امام حسین اور حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہم کا علم کم ہے کیا یہ روایت ان کے علم میں نہ تھی اور وہ جہنمی سے صلح و بیعت کرتے بقول مفترض ملعون خبیث جہنمی ہو گئے۔ نعوذ باللہ،

ارے خبیث دیکھ تیرے بے غیرتی کے فتوے سے حضرت علی، امام حسن و حسین رضی اللہ عنہم جہنمی ہو گئے۔ نعوذ باللہ۔ کروڑوں لعنتیں ہوں تیرے اس گندے عقیدہ پر اور یہ بھی بتایا تمام صحابہ کرام، تابعین، اولیاء، محمد میں صلی اللہ علیہ وسلم بھی امیر معاویہ رضی اللہ علیہ کی فضیلت مان کر بلکہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح و تحریف کر کے ان کے لیے دعائیں کر کے کہاں پہنچ۔ نعوذ باللہ۔

دوسری سوال کے جواب میں ہم کہتے ہیں سیدنا امیر معاویہ کا حضرت علی کو گالی گلوچ اور لعن طعن بکواس اور جھوٹ فراڑ ہے اس لیے کہ یہ روایات جھوٹی اور کذاب راویوں کی ہیں لہذا احادیث کے مقابلہ میں ان تاریخی روایات کی کیا حیثیت ہے۔ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ علیہ تو خود حضرت علی رضی اللہ علیہ کی فضیلت و منقبت کے قائل تھے۔ حضرت علی رضی اللہ علیہ کی تحریف کرنے والے کو ہزاروں کے اعتبار سے انعام دیتے تھے۔ ان کے فضائل میں بہت سے بیان کرتے تھے۔ اس کی تصریح خود شیعہ کی کتاب میں بھی موجود ہے۔ معرض کے طلب کرنے پر ہم پیش کر دیں گے ہم صرف اتنا پوچھنے کی بات کرتے ہیں من عادی لی ولیا اور منافق علی سے محبت نہ کرے وغیرہ ایسی جتنی روایات تھیں کیا یہ حضرت علی، امام حسن، امام حسین رضی اللہ علیہ کے علم میں نہ تھیں کیا انہوں نے حضرت علی رضی اللہ علیہ نے امیر معاویہ رضی اللہ علیہ کو اپنا بھائی کہہ کر ان سے صلح کر کے امام حسن و امام حسین رضی اللہ عنہم نے امیر معاویہ رضی اللہ علیہ کی بیعت کر کے ان احادیث کی مخالفت کی۔ تیرا برا ہوا معرض خبیث کہ تیرے ناپاک فتووں سے اہلی بیت ہی نہیں خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں بچتے۔

گیارہویں سوال کے جواب میں معرض خبیث اس قدر جاہل ہی نہیں اجہل ہے کہ اس کو اجماع کی تحریف بھی نہیں آتی۔ جس کو چاہا اجماع کہہ دیا جس کو چاہا جہنمی بتا دیا۔ نعوذ باللہ۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ علیہ کو یزید پلید سے کیا مناسبت ہے اور ان میں تو زمین آسمان کا فرق ہے اس فرق کو امام حسین رضی اللہ علیہ کے عمل سے بھی تائید حاصل ہے کہ امیر معاویہ رضی اللہ علیہ کی انہوں نے بیعت کر لی مگر یزید سے بیعت کرنے کو گوارانہ کیا۔ اپنا سب کچھ لٹا دیا۔ اس سے بڑھ کر کیا فرق ہوگا، یزید کو امیر معاویہ سے مماثلت بتلانا امام حسین رضی اللہ علیہ کی توہین فتح ہے۔

اور پھر امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے یزید کو وصیت کی تھی کہ تم امام حسین رضی اللہ عنہ کے آل رسول ہونے کا ادب کرنا پہنچا اور کھنا، حسین رضی اللہ عنہ کا باپ تمہارے باپ حسین رضی اللہ عنہ کے نانا تیرے ناتاے ان کی والدہ تیری ماں سے کہیں بہتر ہے۔ (مقتل ابی الحسن صفحہ ۸)

اور پھر اس کے بعد دعا کا اے اللہ تو جانتا ہے کہ میں نے اس کی اہل بیت کے پیش نظر اس کو ولی عہد کہا ہے (یہ صحیح ہو) تو میری خواہش پوری فرمادے اور اگر ایسا نہیں تو اس یزید کو ولی عہدی میں ناکام بنا دے اور اس کی تکمیل نہ فرم۔ (البداية والنهاية/۸۰)

ایک روایت میں موت کی بھی دعا ہے کہ اگر ایسا نہ ہو تو اس کو جلدی موت دے دے۔ (بیراس میں ۵۷)

اس سے بڑھ کر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلوص اور للہیت کیا ہو سکتی ہے اور پھر یہ مرد و معرض خبیث سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکومت و خلافت کے بارے میں بکواس کر رہا ہے حالانکہ اس کی یہ بکواس جو ہے اس کی زدے امام حسن و حسین اور حضرت علی رضی اللہ عنہم بھی محفوظ نہیں رہتے۔ خبیث معرض دیکھ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکومت کو برامت جانو، اور اگر تم نے ان کو گم پایا تو حظل کی طرح لوگوں کے سر ان کے جسموں سے اڑتے نظر آئیں گے۔ (البداية والنهاية/۱۳۱)

بارہویں سوال کے جواب میں ہم کہتے ہیں سیدنا علی المرتضی اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہما دونوں حلیل القدر ہیں اگر یہ تمہیں اس آیت کے منافی نظر آتا ہے۔ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو صحابی ماننا تمہیں آیت قرآن کا انکار نظر آتا ہے تو بتلاؤ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی تعریفیں کی ان کے لیے دعا کیں کیں صحابہ کرم ان کی مدح و تعریف کے قائل تھے ان کو مجتہد مانتے تھے۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ ان کو اپنا بھائی قرار دیتے۔ ان کے بارے کوئی بے ادبی کا لفظ برواشت نہ کرتے تھے۔ ان سے صلح فرمائی۔ امام حسن و حسین رضی اللہ عنہما نے بیعت کی۔ بتلاؤ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی قرآن کا انکار کیا۔ صحابہ نے بھی قرآن کا انکار کیا۔ حضرت علی اور امام حسن و حسین رضی اللہ عنہما نے بھی قرآن کا انکار کیا۔ نعوذ باللہ۔ ارے خبیث! جنمی ملعون تیرے

اس بے غیرتی کے نتے سے تو اللہ کے جبیب ملائیں اہل بیت و صحابہ تا بعین محدثین اولیاء سب کافر ہو گئے۔ تمہاری شر پر خدا کی لعنتیں ہوں اس پر پوری امت متفق ہے۔ امام بخاری سے پوچھا گیا تو فرمایا: امیر معاویہ رضی اللہ عنہی نہیں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کسی پر طعن کی جرأت وہی کرے گا، جو بدباطن ہے۔ (البداۃ والنہایہ/۱۳۹)

امام خفاجی امام مالک کا نہ ہب بتلاتے ہوئے فرماتے ہیں جو خلفاء راشدین اور امیر معاویہ عمر بن عاصی رضی اللہ عنہم میں سے کسی کی بھی بکھیر کرے اس کو قتل کیا جائے گا۔ اس کی کوئی تاویل سننے کے لائق نہیں ہے اس لیے کہ اس خبیث کے اس قول (ملعون) سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب لازم آتی ہے۔ (نجم اریاض/۵۱۵)

امام ربانی مجدد الف ثانی شیخ عبدالحق محدث دہلوی امام غزالی سیدنا غوث اعظم الغرض تمامی محدثین اولیاء عظمت صحابہ کرام بیشول امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہی قاتل ہیں ان سب کے نزدیک صحابہ کرام کی دشمنی بدجھی ہے، خباثت ہے۔

سیدنا مجدد رحمت امام احمد رضا بریلوی رضی اللہ عنہ امام خفاجی سے ناقل ہیں جو حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر طعن کرے وہ جھنپی کتوں میں سے کتا ہے۔ (احکام شریعت صفحہ ۱۲۲)

سیدنا امام احمد رضا نے چھے رسائل عظمت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر تحریر فرمائے۔

## نیجہ کلام

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا تائب وحی اور جلیل القدر صحابی رسول ہیں۔ خود سرور کائنات ملائیں نے ان کیلئے دعائے رحمت متعدد بار فرمائی۔ تمام صحابہ کرام ان کی مدح و تعریف کے قاتل تھے۔ سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا بھی یہی مسلک ہے۔ امام حسن و حسین رضی اللہ عنہما نے ان کی بیعت فرمائی۔ پوری امت مسلمہ کے محدثین اولیاء مشائخ کا بھی یہی عقیدہ ہے الہذا جو خبیث اس کے خلاف بکواس کرتا ہے وہ ان سب کا مخالف ہے۔ اہل سنت کا موقف یہی ہے۔ سیدنا علی المرتضی اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے مابین اختلاف میں حق حضرت علی

الرضاؑ کے ساتھ ہے۔ مگر سیدنا امیر معاویہؑ کی اجتہادی خطاء کی بناء پر ان کو ملعون کہنا ہرگز جائز نہیں ہے۔ وہ خطاء اجتہادی کے باوجود ما جور ہیں۔ بحکم حدیث کہ مجہد کو خطاء کے باوجود ایک اجر ملتا ہے۔ سیدنا امام احمد رضا نے کیا خوب فرمایا:

اہل سنت کا بیڑہ پار ہے اصحاب حضور

جم ہے اور ناد ہے عترت رسول اللہ کی

محول اشتہار جنہوں نے بھی شائع کیا ہے وہ یقیناً خبیث اور بد باطن لوگ ہیں۔ عوامِ الناس کو اس سے بچنا لازم و واجب ہے اور دیگر لوگوں کو بھی اس فتنے سے باخبر کرنا ضروری ہے۔ مولیٰ تعالیٰ اپنے حبیب ملکؑ کے سیلہ جلیل سے ہماری ان معروضات کو قبول فرمائے اور نہ ہب حق اہل سنت و جماعت پر استقامت اور اسی پر موت عطا فرمائے۔ آمین! (والله تعالیٰ اعلم)

فقیر نے احراق حق اور بطالی باطل کے جذبہ کے تحت اختصار کے ساتھ سوالات کے جوابات لکھ دیے ہیں۔ میرے خیال میں اس کو کافی و شافی تصور فرمائیں گے۔ اگر مزید ضرورت ہوئی تو اس پر تفصیل سے بھی لکھا جائے گا۔ دوسری صورت میں فقیر سے بال مشافع ملاقات میں اپنی تسلی کریں۔ فقیر حاضر ہے۔

والسلام!

محمد کا شف اقبال مدنی

سرپرست انجمن فکر رضا پاکستان

نائب صدر انجمن فدائیں مصطفیٰ اصلاح شیخو پورہ

مدرس جامع غوثیہ رضویہ مظہر اسلام سہداری فیصل آباد

0300-4128993

جَاءَتِنَّكَ وَمَقَ الْبَطَلُونَ الْبَطَلُونَ كَانَ فَوْزُكَ

حق آیا اور باطل مت گی بیکھ باطل کو نہ ہی تھا

گزراہ بیان

# وَلِلَّهِ يَسِّعُ الْأَطْلَالِنَ كَا اِنْكَشَافٌ

مناظِرِ لِلَّامِ تَرْجَانِ حَسَكَ فِي صَاهِلَةِ بَلْقَتِ

حضرت مولانا محمد کاششیف اقبالؒ نبی رضوی

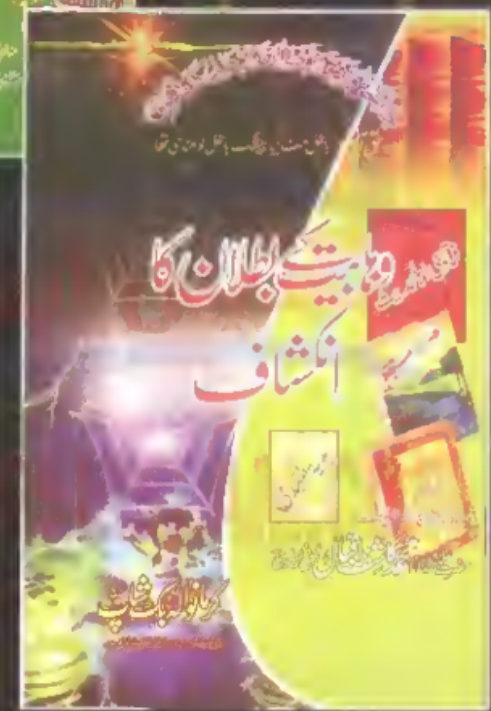


کرمانوالہ بکشان پ

دوکان شہریہ  
دینی امدادگاری  
لامور



Voice: 042-7249515



کراموالہ بکشاف پ ک دکان نمبر ۲۔ دربار مارکیٹ لاہور  
Voice: +92 42 7249515